
 
BIBLE HEBRAIQUE  

 
— FEMMES, 
PERSONNAGES 
MYSTIQUES, 
AGRICULTURE ET 
CINÉMA 
 
 
 

 



 

INTRODUCTION A LA BIBLE HEBRAIQUE                 2 
 
LES FEMMES DE LA BIBLE HEBRAIQUE                  38 
 
LES FIGURES MYSTIQUES DE LA BIBLE 
HEBRAIQUE                                                                       50 
 
LA BIBLE HEBRAIQUE ET L’AGRICULTURE           63 
  

LA BIBLE HEBRAIQUE ET LE CINÉMA                     72 
 
LE NOACHISME ET LES LOIS NOACHIDES              78 
 
LECTURE COMPARATIVE ENTRE JUDAÏSME ET 
CHRISTIANISME                                                               92 
 
INTRODUCTION A L’EXEGESE DE LA BIBLE 
HEBRAIQUE                                                                      117 
 
LE SHABBAT                                                                     134 
 
LES FÊTES JUIVES                                                         149 
 
LA CACHEROUT                                                             161 
  

LES LOIS DE PURETÉ DANS LE JUDAÏSME            169 

 
 

1 



 
 
 
 

 
 
 

 
INTRODUCTION A 
LA BIBLE 
HEBRAIQUE 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

2 



L'Ancien Testament ou Tanakh (généralement prononcé Tanar mais aussi Tanak, et qui s'écrit en 
hébreu ְתָּנ״ָך) est le nom de la Bible Hébraïque qui regroupe la Torah (la Loi ou Pentateuque), les 
Neviim (les Prophètes) et les Ketouvim (les Autres Écrits ou Hagiographes). Ces trois ensembles 
s'écrivent respectivement en hébreu (attention, je vais écrire ici de droite à gauche comme en hébreu, 
donc d'abord la Torah, puis les Neviim et enfin les Ketouvim) : כתובים - נביאים - תוֹרָה . Soit les trois 
premières lettres : תנ״ך. La dernière lettre correspond à la lettre Khaf (כ) qui s'écrit ך en position finale. 
Et les ״ correspondent à une abréviation. D'où l'abréviation Tanakh (ְתָּנ״ָך avec les points-voyelles pour 
la prononciation) qui correspond aux premières lettres des trois grands ensembles qui composent la 
Bible Hébraïque ou Ancien Testament. Dans cet article, je fais le choix ici d'utiliser majoritairement 
les termes Tanakh/Bible Hébraïque pour désigner l'Ancien Testament. Le Tanakh correspond plus ou 
moins à l'Ancien Testament chrétien dans la mesure où l'ordre des livres et l'arrangement ne sont pas 
similaires. Les auteurs du Tanakh (où plutôt doit-on parler des probables scribes ayant consignés par 
écrits les paroles des différents personnages de leur temps) sont anonymes, on ne connaît pas leurs 
noms. Il est constitué de 24 livres : 5 pour la Torah, 8 pour les Prophètes et 11 pour les Autres Ecrits. 
Les trois grands ensembles (Torah, Neviim et Ketouvim) sont subdivisés de cette façon : 

● La Torah : Genèse, Exode, Lévitique, Nombres et Deutéronome 
● Les Prophètes (Neviim) : Josué, Juges, Samuel, Rois, Isaïe, Jérémie, Ézéchiel puis les 12 

petits prophètes (« petits » au sens de la taille des livres) : Osée, Joël, Amos, Abdias, Jonas, 
Michée, Nahum, Habacuc, Sophonie, Aggée, Zacharie, Malachie 

● Les Autres Ecrits (Ketouvim) : Psaumes, Proverbes, Job, Cantique des Cantiques, Ruth, 
Lamentations, Ecclésiaste, Esther, Daniel, Esdras, Néhémie et les Chroniques 

A ces livres, il faut ajouter toute une liste de livres qui sont aujourd'hui considérés comme 
définitivement perdus mais qui sont mentionnés dans la Bible Hébraïque. En voici quelques uns avec 
le nom du livre et le livre du canon hébraïque qui y fait référence : 

● Le livre des Guerres de l'Éternel (Nombres) 
● Le Livre des Chroniques des rois d'Israël (Rois) 
● Le Livre des Chroniques des rois de Juda (Rois) 
● Le Livre de l'Alliance (Exode, Rois) 
● Le Livre des Actes de Salomon (Rois)  
● Chroniques du Roi David (Chroniques)  

Il existe aussi une version grecque, dite de la Septante. Selon la tradition, la traduction aurait été 
réalisée par 72 personnes, d'où le nom de Septante. Il faut remettre cette traduction dans le contexte 
historique où elle fut rédigé. En effet, de nombreux israélites ne parlaient plus l'hébreu dans un 
contexte d'hellénisation croissante de la région mais voulaient quand même avoir accès au texte sacré. 
L'histoire vient de ce qu'on appelle la Lettre d'Aristée, qui raconte que la traduction a été réalisée par 
72 traducteurs à Alexandrie vers 270 avant JC. L'ordre des livres est différent et correspond à celui 
des bibles chrétiennes pour l'Ancien Testament : 

● Pentateuque: Genèse, Exode, Lévitique, Nombres, Deutéronome. 
● Livres historiques: Josué, Juges, Ruth, 1 et 2 Samuel, 1 et 2 Rois, 1 et 2 Chroniques, Esdras, 

Néhémie, Esther. 
● Livres poétiques: Job, Psaumes, Proverbes, Ecclésiaste, Cantique des cantiques. 
● Livres prophétiques: Esaïe, Jérémie, Lamentations, Ezéchiel, Daniel, Osée, Joël, Amos, 

Abdias, Jonas, Michée, Nahum, Habakuk, Sophonie, Aggée, Zacharie, Malachie. 

3 



Notez qu'à la différence du Tanakh plusieurs livres sont ici découpés en deux comme Samuel, Rois et 
Chroniques. Le découpage de ces livres date essentiellement de la Septante. Autre différence 
importante, le Tanakh doit être vu comme un ensemble "fini", alors que le terme d'Ancien Testament 
appelle justement un complément qui est le Nouveau Testament. Si le sujet des différences de lecture 
de la Bible Hébraïque entre les traditions chrétiennes et le judaïsme vous intéresse, je vous invite à lire 
mon article "Une lecture comparative de la Bible Hébraïque, entre judaïsme et christianisme" où 
j'aborde en détail les différences d'interprétation entre christianisme et judaïsme. 

Datation, composition et contexte historique 

Datation et langue d'écriture 

Dater la composition du Tanakh est une entreprise difficile, et on s'accorde généralement pour dire 
que la composition date d'entre le 13ème siècle et le 2ème siècle avant JC, avec une "mise en forme" 
définitive au 2ème siècle après JC. L'anonymat des éditeurs n'aide pas non plus à dater et comprendre 
la composition du Tanakh. Les chercheurs s'accordent toutefois pour dire que l'ordre de rédaction des 
livres du Tanakh ne correspond pas forcément à l'ordre dans lequel ces livres sont aujourd'hui 
présentés. Même si cela est du ressort de l'hypothèse (faute de sources fiables), on s'accorde pour 
dater les textes de la façon suivante : 

● 13ème siècle à 745 avant JC : Cantique de la Mer (Exode), Psaume 29, Cantique de Déborah 
(Juges) et Cantique de Moïse (Deutéronome) 

● 745 à 587 avant JC : Amos, Osée, Michée, Nahum, Sophonie et Habacuc, début de rédaction 
des livres dits "historiques" (Josué, Juges, Samuel, Rois), débuts de la rédaction du livre 
d'Isaïe, premiers écrits du Deutéronome 

● 586 à 539 avant JC : Abdias, Jérémie, Ezechiel, Lamentations de Jérémie, fin de la rédaction 
des livres dits "historiques", nouveaux ajouts au Deutéronome, compilation des Psaumes 

● 538 à 332 avant JC : Agée, Zacharie, Joël, Chroniques, Esdras-Néhémie, version finale des 
textes de la Torah (Genèse, Exode, Nombres, Lévitique et Deutéronome), fin de la rédaction 
d'Isaïe 

● 331 à 164 avant JC : Job, Ecclésiaste, Cantique des Cantiques, Jonas, Daniel, Esther, Ruth, 
fin de la rédaction du livre des Psaumes 

Le Tanakh possède la caractéristique d'avoir a été écrit en hébreu ainsi qu'en araméen dans certains 
passages. Ainsi, on trouve de l'araméen dans les livres d'Ezéchiel, Daniel, Jérémie et Genèse. L'hébreu 
est une langue dont l'existence est attestée depuis plusieurs millénaires, et fait partie des langues dites 
"sémitiques". Ces langues ont pour berceau le Proche et Moyen-Orient. On peut ainsi citer : l'hébreu 
bien entendu, l'arabe, l'éthiopien ou encore le néo-araméen. On distingue trois groupes de langues 
comme expliqué sur le site de l'Université de Genève dans sa rubrique dédiée à la théologie : 

● Le groupe dit Nord-Est : on y trouve essentiellement l'akkadien, lui-même subdivisé en 
assyrien et babylonien 

● Le groupe dit Nord-Ouest : on y trouve l'éblaite, l'ougaritique, l'araméen et la cananéen, qui 
comporte lui même plusieurs langues comme le phénicien-punique, le moabite, l'amorite, 
l'édomite ainsi que l'hébreu 

● Le groupe dit Sud : on y trouve principalement l'arabe ainsi que l'éthiopien 

Les langues sémitiques partagent plusieurs caractéristiques, en voici quelques unes : 

4 

https://lirelabiblehebraique.fr/une-lecture-comparative-de-la-bible-hebraique-entre-judaisme-et-christianisme/


● Les mots sont formés d'une racine consonantique, généralement trois consonnes 
● Les langues sémitiques possèdent un vocabulaire commun 
● Peu de termes hébreux sont passés dans la langue française 
● Les temps ne sont pas définis de manière aussi précise que dans notre langue 

 
Alphabet hébraïque (Wikimedia) 

Faire une histoire de l'hébreu n'est pas l'objectif de cet article, mais on peut résumer quelques 
caractéristiques essentielles de l'hébreu (comme expliqué dans l'ouvrage "Premiers pas en hébreu" 
aux éditions Larousse) : 

● L'hébreu est lu et écrit de droite à gauche 
● L'alphabet hébreu est composé de 22 lettres qui sont des consonnes 
● L'hébreu possède deux systèmes d'écriture : les caractères imprimés et l'écriture dite cursive 
● Il n'y a pas de majuscules 
● Les lettres ne sont jamais attachées les unes aux autres 
● Le système des voyelles est un ajout tardif à l'écriture hébreu dans le but de pouvoir conserver 

et lire les textes en hébreu 
● Tous les mots en hébreu dérivent en général d'une racine de trois lettres 

Pour aller un peu plus loin sur l'hébreu, je vous propose de consulter la page suivante où je publie une 
brève introduction à l'hébreu : alphabet, prononciation, exemples bibliques/liturgiques... Notons quand 
même quelques faits historiques concernant l'hébreu. On date les premiers textes en hébreu du 10ème 
siècle avant JC. On parle alors de paléo-hébreu. L'écriture est évidemment différente de celle de 
l'hébreu moderne. Notons également que plusieurs formes d'hébreux se côtoient dans le Tanakh dans 
la mesure où le texte est composé sur plusieurs siècles. On distingue d'ailleurs l'hébreu moderne de 
l'hébreu biblique (même si il s'agit bien entendu de la même langue, mais des différences entre les 
deux nécessitent de les distinguer). 

 
Alphabet Paléo-Hébreu, ancêtre de l'Hébreu moderne (w1k0, CC BY-SA 4.0, via Wikimedia 

Commons) 

5 

https://lirelabiblehebraique.fr/breve-introduction-a-lhebreu/
https://lirelabiblehebraique.fr/breve-introduction-a-lhebreu/


Le canon hébraïque et les traductions 

Le texte qui sert, si on peut dire, de base à la constitution du canon (mot qui vient grec ancien κανών 
(prononcé kanon) et qui veut dire "règle") Hébraïque (soit la liste définitivement admise des textes) 
est le texte dit Massorétique. Ce texte est semble-t-il "fixé" au 1er siècle avant JC sous la forme d'un 
"proto-massorétique" (ou "premier massorétique"). On pense que le Tanakh a atteint sa forme 
définitive vers le 2ème siècle après JC. La copie complète la plus ancienne s'appelle le Codex de 
Léningrad et date du 10ème siècle. Il en existe d'autres mais qui ne font pas autant l'unanimité ou sont 
dans un état trop fragmentaire pour être utilisés, citons par exemple le Codex d'Alep, Codex Sassoon, 
Codex Cairensis, ou encore le Pentateuque de Damas. Mentionnons la famille Ben Asher qui a 
développé le système tibérien, qui a fini par s'imposer et fixer ainsi le canon Massorétique qui est 
utilisé aujourd'hui dans les synagogues. C'est le texte Massorétique qui sert encore de base à de 
nombreuses traductions de la Bible. C'est par exemple le cas de la traduction dite oecuménique de la 
Bible en 1975 (pour expliquer de quoi il s'agit, la traduction oecuménique se veut comme une 
traduction qui respecte l'ensemble des sensibilités religieuses). Quel est l'intérêt du texte Massorétique 
? Pour faire simple, le texte hébreu original ne contenait que les consonnes sans les voyelles. Un texte 
avec seulement des consonnes pouvait conduire à des ambiguïtés quant au sens des termes. Les 
massorétes (ceux qui ont élaboré le texte Massorétique) ont donc mis au point tout un système de 
vocalisation pour conserver le sens précis des termes. Plusieurs traductions du Tanakh se sont 
côtoyées à travers le temps, parmi les plus célèbres on peut citer : 

● La traduction grecque de la Septante dont nous avons déjà parlé plus haut 
● La Vulgate, traduction latine réalisée par Jérôme, c'est sans doute une des traductions les plus 

célèbres 
● Les traductions coptes, syriaques, arméniennes etc... 

Pour conclure sur cette partie, parlons du fait qu'il existe aujourd'hui différents regards sur la façon 
dont le Tanakh a pu être élaboré. Voici quatre approches et la façon dont elles peuvent influencer le 
rapport au texte (des approches qui parfois sont en opposition, et d'autres fois se complétent) : 

● Pour les plus croyants, le Tanakh est une oeuvre divine qui a pu éventuellement être mise par 
écrit par des hommes, mais qui garde quand même son caractère révélé. Cette approche est 
généralement fermée à la lecture historico-critique des textes et réfute souvent les découvertes 
archéologiques qui peuvent parfois mettre à mal le récit biblique 

● Pour des croyants plus "libéraux" et ouverts à l'analyse que l'on qualifie d'historico-critique, le 
Tanakh est une oeuvre divine mais composée par des hommes, une analyse critique est donc 
permise 

● Dans les milieux académiques, on a longtemps retenu l'approche nommée "hypothèse 
documentaire" aujourd'hui abandonnée, et qui consistait à dire (de façon très résumé) que la 
Bible Hébraïque était le fruit de l'assemblage du travail de plusieurs groupes distincts dont les 
influences sont perceptibles du fait notamment de l'usage de plusieurs noms distincts pour 
désigner Dieu (Yahvé, Elohim etc...) 

● Aujourd'hui, on a tendance à adopter une approche plus globale du texte en tenant compte 
notamment des découvertes archéologiques comme les Manuscrits de la Mer morte dont je 
parle plus tard et dont nous n'avions pas connaissance à l'époque où fut élaboré l'"hypothèse 
documentaire". On reconnait donc aujourd'hui deux autres théories : celle des fragments qui 
consiste à dire que plusieurs sources indépendantes furent regroupées avec une ou plusieurs 

6 



rédactions, et celle dite des compléments qui postule qu'un document de base fut amendé de 
nombreuses fois 

Comme la théorie dite "hypothèse documentaire" à longtemps dominée le secteur de l'analyse des 
textes bibliques, je propose ici un tableau récapitulatif des documents avec leur auteur probable : 

Document Date approximative Auteur probable 

YAHVISTE (J) Xème siècle avant JC Favorable à la monarchie en Israël 

ELOHISTE (E) IXème ou VIIème 
siècle avant JC 

Moins favorable à la monarchie et plus 
influencé par le courant prophétique 

DEUTÉRONOME 
(D) 

Fin du VIIème siècle 
avant JC 

Probable législateur 

SACERDOTAL (P) VIème siècle avant JC Prêtres exilés 

Il est à noter qu'aujourd'hui aucune approche ne fait forcément l'unanimité, notamment au regard des 
découvertes archéologiques plus récentes dont nous allons parler juste après, raison pour laquelle je 
mentionne l'ensemble des approches possibles quant à la composition du texte. 

Le Tanakh et l'archéologie 

Certaines découvertes archéologiques permettent de mieux cerner le processus de canonisation du 
texte du Tanakh, ou du moins de valider le travail du texte Massorétique. C'est le cas par exemple des 
Manuscrits de la Mer Morte découverts principalement entre 1949 et 1956. Il s'agit d'une collection de 
plusieurs dizaines de milliers de fragments répartis à travers 885 rouleaux. Seuls 215 d'entre eux sont 
des textes bibliques. Ces textes (ou plutôt fragments, à l'exception du grand rouleau d'Isaïe ou 
Yeshayahou), probablement copiés entre le 3ème siècle avant JC et le 1er siècle après JC contiennent 
des variations relativement infimes par rapport au texte Massorétique. Cela prouve à la fois une 
certaine stabilité du texte (et cela confirme la validité du texte Massorétique), et cela prouve aussi qu'il 
y a sans doute eu plusieurs versions des textes en circulation, jusqu'à ce qu'une décision soit prise 
d'opter pour l'une plutôt que l'autre. L'autre point notable avec les Manuscrits de la Mer Morte, c'est la 
découverte de nombreux textes considérés comme apocryphes, ce qui permet de supposer que le 
groupe religieux à l'origine de ces manuscrits pouvait s'appuyer sur une large littérature. C'est ce 
processus de canonisation qu'il est aujourd'hui difficile d'expliquer définitivement faute de sources 
suffisantes. Dans la tradition juive, notons toutefois que l'on mentionne l'existence d'un Conseil de 
Yavné qui se serait regroupé aux alentours du 1er siècle après JC dans la ville du même nom pour 
déterminer l'appartenance de certains livres au canon biblique, mais cette thèse n'est pas étayée par les 
recherches académiques. Concernant les Manuscrits de la Mer Morte, je vous recommande la lecture 
de l'ouvrage "Les manuscrits de la mer morte" par Michael Wise, Martin Abegg et Edward Cook. 

7 

https://lirelabiblehebraique.fr/#isaie-ou-yeshayahou-%D7%99-%D7%A9-%D7%A2-%D7%99-%D7%94%D7%95
https://lirelabiblehebraique.fr/#isaie-ou-yeshayahou-%D7%99-%D7%A9-%D7%A2-%D7%99-%D7%94%D7%95


Photographie du rouleau du livre des Psaumes ou Tehilim (תְהִלִּים) 

Retenons ici quelques faits essentiels. Les langues d'écriture sont l'hébreu et parfois l'araméen pour 
certains passages. L'hébreu est une langue sémitique qui trouve ses racines dans le Proche et le 
Moyen-Orient. Une première version du texte canonique est sans doute apparue vers le 1er siècle 
avant JC comme en témoignent les Manuscrits de la Mer Morte. 

Contexte géopolitique et histoire de la région 

Maintenant que nous avons vu le contexte linguistique et abordé sommairement le processus de 
canonisation des Ecritures, il faut aussi aborder le contexte géopolitique dans lequel a émergé le 
Tanakh. La région du Proche et Moyen-Orient ancien est aujourd'hui considérée comme le berceau de 
l'agriculture, de l'écriture et de la sédentarisation avec les grandes civilisations dites 
"mésopotamiennes" dont la plus célèbre est la civilisation sumérienne, considérée comme la première 
civilisation humaine et dont la langue (le sumérien, qui est aujourd'hui une langue morte) possède la 
caractéristique d'être un isolat linguistique. Ce qui signifie qu'en l'état des connaissances scientifiques 
actuelles il est impossible de la lier à d'autres langues, et que son origine est donc totalement 
inconnue. Ce n'est donc pas une langue sémitique, et elle sera d'ailleurs supplantée par l'akkadien (qui 
est elle est une langue sémitique) en perdant progressivement son statut de langue vernaculaire (pour 
devenir une langue réservée aux offices religieux et à l'écriture de certains textes) puis pour disparaître 
totalement. Je vous recommande à cet effet la lecture de l'ouvrage "L'histoire commence à Sumer" de 
Samuel Noah Kramer sur cette civilisation. D'autres grandes civilisations se sont succédées dans cette 
même région : l'empire Babylonien, l'Assyrie, l'empire Perse, l'empire Egyptien etc... Les rédacteurs 
du Tanakh n'étaient pas étrangers à ce contexte, bien au contraire. On peut aujourd'hui trouver des 
points communs (particulièrement sur la forme, même si le fond et les visées différent) entre des 
textes du Tanakh et des documents de l'époque. Par exemple, le mythe du Déluge est ainsi en commun 
avec l'épopée de Gilgamesh. On peut aussi citer les codes de lois du Tanakh qui partagent de 
nombreux points communs avec les codes légaux de l'époque comme le Code de Hammurabi ou 
encore les codes de lois médio-assyriens. La lecture de l'ouvrage anglais "Lamentation over the 
Destruction of Sumer and Ur" par Piotr Michalowski qui nous propose une traduction en anglais des 
lamentations sur la destruction de Sumer et Ur est un bon exemple de lamentations rédigées par les 
grandes civilisations de cette époque que l'on retrouve dans le Tanakh comme dans les Lamentations 
de Jérémie ou Eikha et qui partagent un style d'écriture commun. Dans mon article dédié à 
l'introduction à l'exégèse de la Bible Hébraïque, je détaille plus en avant cette notion de similitudes 
entre des textes du Proche et Moyen-Orient ancien et les textes de la Bible Hébraïque. Si inspiration il 
y a eu, il est important de préciser que la Bible Hébraïque se distingue des écrits de la région sur la 
même période par une théologie propre. En particulier, la croyance en un Dieu unique et indivisible. Il 
ne faut donc pas tomber dans ce que l'on appelle le pan-babylonisme qui consisterait à dire que la 
Bible Hébraïque ne serait qu'une adaptation des textes des grandes civilisations de la région. Voici une 
brève chronologie de la région qui permettra de mieux saisir le contexte général de l'époque : 

8 

https://lirelabiblehebraique.fr/#lamentations-ou-eikha-%D7%90-%D7%99%D7%9B-%D7%94
https://lirelabiblehebraique.fr/#lamentations-ou-eikha-%D7%90-%D7%99%D7%9B-%D7%94
https://lirelabiblehebraique.fr/introduction-a-lexegese-de-la-bible-hebraique/
https://lirelabiblehebraique.fr/introduction-a-lexegese-de-la-bible-hebraique/


● -3400 à -2900, période d’Uruk récent : premier développement de l’écriture et apparition 
des premiers documents écrits 

● -2900 à -2340, les dynastiques archaïques : établissement des premières cités-Etats 
● -2340 à -2180, empire Akkadien : Sargon d’Akkad unifie l’ensemble des cités-Etats sous la 

forme d'un état uni, puis d’un empire sous l’impulsion de descendants comme Naram-Sin 
● -2180 à -2004, période néo-sumérienne : fragilisé par des attaques extérieures, l’empire 

Akkadien s’effondre. Les anciennes cités-Etats indépendantes reprennent leur liberté. Ce sont 
les rois de la dynastie d’Ur qui vont à nouveau les unifier 

● -2004 à -1595, période paléo-babylonienne : le territoire passe sous contrôle des 
Ammorites. Le premier empire Babylonien est fondé par Hammourabi, à qui on doit le Code 
de Hammourabi 

● -1595 à -1080, période médio-babylonienne : une dynastie est fondée par les Kassites qui va 
régner près de 400 ans. C’est l’époque d’apparition d’une rivalité entre le nord et le sud de la 
Mésopotamie 

● -911 à -609, période néo-assyrienne : l’empire Assyrien exerce son emprise sur tout le 
Proche-Orient 

● -620 à -539, période néo-babylonienne : Nabuchodonosor II est sans doute le monarque le 
plus célèbre de cette période, il reprend l’essentiel de l’empire Assyrien. C’est un empire 
extrêmement puissant pour l’époque, et la ville de Babylone est probablement une des plus 
prospères de son temps. Mais Babylone tombe en -539 aux mains des Perses 

●  -539 à -331, période achéménide : absorption de l’empire Babylonien par l’Empire Perse 
sous la conduite du roi Cyrus 

● -331 à -140, période séleucide : l’Empire Perse est conquis par Alexandre le Grand, puis 
passe sous le contrôle des Séleucides 

● -140 à l'an 224, période parthe puis romaine : les Parthes prennent la Mésopotamie aux 
Séleucides. Puis la région est ensuite conquise par l’Empire Romain 

 
Situation géo-politique au 13ème-14ème siècle avant JC (Middle_East_topographic_map-blank.svg: 

Sémhur (d)derivative work: Zunkir (d), CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons) 

9 



L'histoire extrêmement riche de la région est un élément essentiel pour comprendre la façon dont le 
Tanakh a pu être composé. Sur la chute de Babylone, je vous recommande l'excellent ouvrage "La 
Chute de Babylone" par Francis JOANNÈS. 

 
Statuette de taureau datant d'environ 2000 ans avant JC (Public domain, via Wikimedia Commons) 

Il est donc important de rappeler que le texte du Tanakh est aussi le fruit d'un contexte géopolitique et 
historique particulier, en plus d'être le fruit d'un contexte linguistique; sans nier bien évidemment sa 
théologie et ses visées propres. Le Proche et Moyen-Orient ancien était dominé au Nord et au 
Sud-Ouest par de grands empires, respectivement l'Assyrie (puis la Babylonie et l'empire Perse) et 
l'Egypte. Ces deux grands pôles se sont longtemps affrontés pour le contrôle de la région, un empire 
en chassant un autre au fil des années. Les peuples (moins puissants et organisés que ces deux grandes 
puissances) qui occupaient ce territoire, dont les israélites, étaient donc soumis à une forte pression 
pour être vassalisé voir conquis par des conquêtes militaires violentes qui pouvaient se traduire par 
des déplacements forcés de population, mettant en péril la cohésion et donc la survie des peuples 
concernés. Chose dont le peuple hébreu sera d'ailleurs victime avec la chute de Samarie puis de 
Jérusalem qui se traduiront par la déportation forcée des élites israélites. Il y a donc probablement eu 
un besoin et une prise de conscience quasi existentielle pour les hébreux de l'époque de légitimer leur 
existence en tant que peuple à l'aide d'une collection de textes (rendant leur culture moins dépendante 
d'une assise géographique, et la liant au contraire à un texte qui lui est transportable et adaptable à 
toutes les régions du monde) et de se doter d'une culture et d'une histoire grandiose leur permettant (au 
moins sur le papier) de faire entendre leur voix face aux grandes puissances de l'époque et de 
pérenniser leurs traditions face aux grandes catastrophes. Vivant dans une région soumise aux caprices 
de grandes puissances et très largement polythéiste, les israélites de l'époque (et donc les rédacteurs de 
la Bible Hébraïque) ont su coucher sur le papier une série d'histoires, d'institutions et des règles 
propres leur permettant de se distinguer des autres peuples et donc de se maintenir à travers le temps. 
Le choix d'abord de choisir de mettre par écrits les mythes fondateurs, les lois et l'histoire des 
israélites quand la pratique de nombreux peuples étaient la transmission orale, assurant ainsi une 
transmission à travers le temps. Puis le choix du monothéisme qui a pu les protéger du syncrétisme 
religieux lors des déportations dans des territoires où l'on pratiquait le polythéisme. Ensuite, la mise 
en oeuvre de règles (notamment alimentaires et éthiques, ou encore la pratique de la circoncision) et 
rituels propres visant à profondément différencier les israélites des autres peuples. Enfin, la capacité 
des auteurs de la Bible Hébraïque à toujours réinterpréter et comprendre l'histoire à la lumière d'une 
foi strictement monothéiste, en interprétant par exemple les défaites militaires face à l'Assyrie et la 
Babylonie comme s'inscrivant dans un projet divin visant à punir le peuple de ses fautes (en 

10 



particulier l'assimilation aux peuples environnants avec le pratique du polythéisme), mais avec 
toujours à la clé la promesse d'un retour sous la protection divine et la promesse inébranlable de 
posséder un jour (comme n'importe quel peuple) leur propre terre. 

 
Étendard d'Ur réalisé vers 2500 avant JC, vue sur la partie dite "La guerre" (LeastCommonAncestor, 

CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons) 

Pour conclure, nous pouvons brièvement évoquer l’origine des hébreux dans le contexte du Proche et 
Moyen-Orient ancien. Si on s’en tient aux textes bibliques, les hébreux se seraient implanté en Egypte 
puis auraient décidé de migrer vers le pays de Canaan suite à leur rébellion contre l'autorité du 
Pharaon (évènements relatés dans les livres de la Genèse ou « Au commencement » ou Bereshit et 
l’Exode ou « Noms » ou Shemot). Cette histoire est parfois mise à mal par les traces archéologiques et 
documentaires (ou plutôt leur absence). En effet, nous n’avons pas retrouvé jusqu’à aujourd’hui de 
traces archéologiques ou documentaires d’une grande migration massive de tout un peuple (on parle 
de près de 3,5 millions de personnes d’après le texte biblique, sans compter le bétail) depuis l’Egypte 
jusqu’en Canaan. Un tel mouvement aurait forcément laissé des traces dans des documents égyptiens 
(sans parler de son impact économique) ainsi que des vestiges de campements dans le désert. Ensuite 
parce que certains faits rapportés dans l’Exode, comme l’existence d’un système d'esclavage massif 
en Egypte, ne correspondent pas aux informations dont nous disposons sur la période. On sait aussi 
que le récit de la conquête de Canaan relaté dans Josué ou Yehoshoua n’est étayé par aucune preuve 
archéologique de destructions massives (exemple avec la ville de Jericho qui était, à l’époque 
supposée des faits, déjà largement en déclin voir abandonnée). Faut-il en déduire pour autant que cette 
histoire est totalement inventée ? Pour répondre à cette question je propose de vous présenter deux 
théories qui amènent de possibles éléments de réponse.  

 
Ziggurat de Ur (Kaufingdude, CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons) 

11 

https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#josue-ou-yehoshoua-%D7%99-%D7%94%D7%95-%D7%A9-%D7%A2


La première consisterait à dire que les hébreux seraient les descendants d’un peuple sémite nommé les 
Hyksos qui aurait tenté de s’installer de force en Egypte notamment dans l’est du royaume, mais qui 
en aurait ensuite été chassé de force pour se replier vers le pays de Canaan. On a donc été parfois tenté 
de faire un rapprochement entre les hébreux de la Bible Hébraïque et ce peuple. Toutefois, on a du 
mal à expliquer pourquoi les Hyksos (si ce sont bien eux) auraient construit un récit national en se 
posant en victime des Egyptiens quand les faits historiques démontrent une attitude plutôt 
expansionniste et belliqueuse. De plus, l’invasion Hyksos s’inscrit dans le cadre du déclin progressif 
de l’empire Egyptien, alors que la Bible Hébraïque nous donne à voir l’Egypte au sommet de sa 
puissance. 

 
Fresque représentant un orchestre royal Elamite (The Trustees of the British Museum, CC BY-SA 4.0, 

via Wikimedia Commons) 

La seconde hypothèse est encore plus radicale : les hébreux vivaient depuis toujours en Canaan, ou 
tout du moins, n’étaient pas étranger à la culture de Canaan du fait de mouvements humains fréquents. 
Pour comprendre cette hypothèse, il faut savoir que l’empire Egyptien dominait une zone 
géographique allant des rives du Nil se prolongeant jusqu’aux frontières de l’actuel Liban. Il existait 
donc inévitablement des mouvements commerciaux et humains depuis Canaan vers l’Egypte, qui 
pourraient s’inscrire dans le cadre du récit biblique. Mais cela va changer avec l’arrivée des Peuples 
de la mer. Ce peuple aux origines mystérieuses et mal documentées aurait décidé de se lancer dans la 
conquête du Proche et Moyen-Orient. Engagés dans un long et difficile conflit avec ce peuple, les 
Egyptiens auraient alors décidé d’abandonner le contrôle du pays de Canaan pour se replier sur 
l’Egypte. Si les conséquences du passage des Peuples de la mer font l’objet de débat (notamment sur 
l’ampleur des destructions qui ne sont pas toujours avérées), on peut s’accorder sur le fait que les 
cités-états de Canaan ont connues une forme de déclin (qui s’inscrit dans le déclin constaté à l’époque 
sur la côte méditerranéenne du Levant). Cela aurait engendré un mouvement de la population sémite 
des plaines de Canaan vers les hautes terres de l’actuelle Israël, où une organisation peut-être plus 
communautaire et moins étatique aurait pris le dessus, alimentée peut-être par la venue de groupes 
semi-nomades venus du désert au sud et à l’ouest. Cela expliquerait pourquoi on ne trouve pas trace 
d’une conquête violente de Canaan, et pourquoi on retrouve des traces de petites communautés 
agricoles dispersées et organisées en cercle, et qui présentent la caractéristique notoire de ne pas avoir 
laissé d’ossements de porcs. Pour des raisons que nous ignorons, il y aurait ensuite un long processus 
consistant à amalgamer des peuples sémites différents au sein d’une identité commune embryonnaire. 

12 



 
Porte dite de Sargon II (Alemazzi, CC BY-SA 4.0, via Wikimedia Commons) 

La troisième, si on peut parler de théorie, consiste à accepter d'adopter une voie médiane à l'égard du 
récit biblique. A savoir qu'il n'est ni totalement faux et ni totalement vrai, et que la vérité se situe 
probablement entre les deux. Il y a donc surement un fond de vérité historique, même minime, dans 
les histoires de la Bible Hébraïque concernant la naissance du peuple hébreu. Tout d'abord parce que 
nous avons souvent tendance avec notre regard moderne à attendre et projeter sur un document ancien 
relatant des évènements, à priori historiques, des attentes qui n'étaient pas celles des auteurs de 
l'époque. On sait aujourd'hui que de nombreux documents "historiques" anciens avaient souvent des 
visées politico-religieuses visant parfois à légitimer un roi, des conquêtes ou la propriété d'un 
territoire, au détriment des vérités archéologiques ou humaines. Ensuite parce que le processus 
inhérent à l'écriture de la Bible Hébraïque s'est étalé sur des décennies voir des siècles, et bien après la 
date possible de survenue des évènements décrits. Des histoires réelles (comme une possible 
migration progressive de petits groupes sémites depuis d'Egypte jusqu'en Canaan, sous la forme d'un 
aller retour un peu similaire à celui décrit dans la Bible Hébraïque) auraient pu subir une déformation 
du fait d'une transmission orale au point de se transformer en une migration de plusieurs millions de 
personnes. Cette approche, même si elle offre plus de questions que de réponses, a l'avantage de ne 
pas réfuter l'ensemble du texte (ni de l'accepter comme "argent comptant" sans recul critique) et 
adopter une approche plus fine visant à extraire ce qui pourrait se rapprocher d'une vérité historique et 
archéologique. Ainsi, si on reprend notre exemple concernant l'Exode, le fait que les israélites aient 
mis en place deux fêtes liées à cette histoire, à savoir Pessah pour célébrer le repas pris par les 
israélites avant leur départ précipité d'Egypte et Soukkot pour commémorer les années de tribulations 
dans le désert, supposent l'existence d'un fond historique même minime. En effet, on imagine mal un 
peuple célébrer un évènement, qui à défaut de preuves historiques et archéologiques tangibles, 
n'évoquerait pas à minima un souvenir commun aussi lointain et amplifié soit-il. 

 
Tablette cunéiforme numéro 5 de l'épopée de Gilgamesh (Osama Shukir Muhammed Amin 

FRCP(Glasg), CC BY-SA 4.0, via Wikimedia Commons) 

13 



La suite, à savoir la constitution d’une véritable identité israélite et le développement du judaïsme, 
reste quant à elle très obscure et ne sera peut-être jamais connue. En effet, rien ne permet aujourd’hui 
de connaître les motivations profondes de cette population qui a décidé d’adopter le monothéisme 
dans un environnement totalement étranger à cette démarche. On ne peut faire que des suppositions : 
innovation religieuse, abandon progressif des autres dieux cananéens au seul profit de Yahvé sous 
l’impulsion des élites religieuses et politiques, emprunt puis adaptation de pratiques cananéennes 
similaires dont nous avons perdu la trace, choix intervenu suite à une analyse théologique des défaites 
militaires face à l’Assyrie puis la Babylonie… La volonté de se constituer une identité à part entière 
avec des règles alimentaires, morales, une histoire et des héros propres pose également de nombreuses 
questions qui restent malheureusement sans réponse aujourd’hui. C'est pour cela que de nombreux 
chercheurs pensent aujourd'hui que la Bible Hébraïque constitue par de nombreux aspects un 
document de compromis au travers duquel les auteurs ont voulu faire une synthèse des croyances, 
histoires et mythes importants pour les peuples sémitiques ayant décidé de se grouper sous la forme 
d'une nation commune; et que par la conséquent la quête d'une recherche d'historicité est vaine du fait 
de la nature même du document. 

Texte en écriture cunéiforme contenant des recettes de 
cuisines (Kwag1980, CC BY-SA 4.0, via Wikimedia Commons) 

Bien que les preuves archéologiques manquent pour corroborer l'existence de nombreux évènements 
bibliques, on peut quand même tenter de retracer les grandes phases du peuple hébreu (dont 
l'existence n'est pas contestée) en tenant compte des informations fournies par le Tanakh et avec les 
éléments historiques à notre disposition. Notons qu'indépendamment de la véracité ou non des 
évènements relatés dans la Bible Hébraïque, l'existence du peuple hébreu est attestée depuis plusieurs 
millénaires par quatre anciennes inscriptions historiques qui font état du peuple hébreu dans cette 
région du monde : 

● Stèle de Tel Dan (870–750 avant JC) : stèle rédigée en araméen qui commémore la victoire 
d'un roi sur les Israélites, et plus particulièrement contre la "maison de David" 

● Stèle de Merenptah (1028 avant JC)  : stèle égyptienne qui mentionne également une victoire 
contre les Israélites : "Israël est détruit, sa semence même n'est plus" 

● Les monolithes de Kurkh (879-852 avant JC) : stèle assyrienne qui mentionne le roi Achab 
que l'on retrouve dans le livre des Rois ou Melakhim 

● Stèle de Mesha (840 avant JC) : stèle moabite qui mentionne le roi Omri que l'on retrouve 
dans le livre des Rois ou Melakhim 

14 

https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D


 
Stèle de Merneptah (����, CC BY-SA 4.0, via Wikimedia Commons) 

Partant de là, voici une chronologie assez sommaire de l'histoire possible du peuple hébreu si on se 
base sur la chronologie biblique et historique (les dates sont approximatives) :  

● 3760 avant JC : ce serait la date de création du monde relatée dans la Genèse ou « Au 
commencement » ou Bereshit 

● 2750 avant JC : ce serait la date du déluge au cours duquel Noé est sauvé ainsi que plusieurs 
espèces d'animaux, cet épisode est relaté dans le même livre 

● 2166 avant JC : fin de la Genèse 
● 2000 à 1550 avant JC : Bronze moyen et cités Etats indépendantes 
● 1550 à 1180 avant JC : Bronze récent et domination égyptienne sur la région 
● 1250 avant JC : ce serait la date de la sortie d'Egypte sous la conduite de Moïse, évènement 

relaté dans Exode ou « Noms » ou Shemot 
● 1200 avant JC : ce serait la date de la conquête du pays de Canaan par Josué, évènement 

relaté dans Josué ou Yehoshoua, mais dont la réalité archéologique est contestée 
● 1200 à 900 avant JC : Fer I, généralement considéré comme une période d'indépendance 

pour les hébreux 
● Avant 1049 avant JC, les “proto-Israélites” : c’est la phase qui correspond aux évènements 

décrits dans les livres des Juges ou Shoftim jusqu’à la nomination de Saül dans le livre de 
Samuel ou Shemouel. Les hébreux existent donc en tant que peuple au sein du Proche-Orient. 
Peu de choses nous sont connues de cette période, si ce n’est l’existence de documents en 
paléo-hébreux datés du 10ème siècle avant JC (comme indiqué plus haut dans la rubrique 
"Datation, composition et contexte historique") 

● 1049 à 931 avant JC, la monarchie unie : ce serait la période du royaume d’Israël, bien que 
nous ayons peu de preuves archéologiques pour attester de l'existence d'un royaume israélite 

15 

https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#josue-ou-yehoshoua-%D7%99-%D7%94%D7%95-%D7%A9-%D7%A2
https://lirelabiblehebraique.fr/#juges-ou-shoftim-%D7%A9-%D7%A4-%D7%98-%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#samuel-ou-shemouel-%D7%A9-%D7%9E%D7%95-%D7%90-%D7%9C
https://lirelabiblehebraique.fr/#samuel-ou-shemouel-%D7%A9-%D7%9E%D7%95-%D7%90-%D7%9C
https://lirelabiblehebraique.fr/#datation-composition-et-contexte-historique


uni. Cette période correspond aux livres de Samuel ou Shemouel et de Rois ou Melakhim 
jusqu’à la mort de Salomon 

● 900 à 600 avant JC : Fer II, dynastie des Omrides de 880 à 841 avant JC 
● 931 avant JC, le schisme : se produit le schisme décrit dans le livre des Rois ou Melakhim 

avec la partition en deux du royaume d’Israël : Juda au Sud et Israël au Nord.  
● 772 avant JC, domination assyrienne : chute de Samarie capitale d’Israël face aux 

Assyriens et passage du Nord sous domination assyrienne 
● 589 avant JC, domination babylonienne : chute de Jérusalem capitale de Juda face aux 

Babyloniens et passage de la région sous le contrôle des Babyloniens 
● 539 avant JC : chute de Babylone aux mains des Perses 
● A partir de 539 avant JC : décret de Cyrus (dont l’historicité est débattue) qui permet le 

retour des hébreux dans la terre promise et autorise la reconstruction du Temple 

Pour aller plus loin sur le sujet de l'histoire du peuple hébreu, notamment après l'exil Babylonien et 
avec l'instauration de la diaspora, je vous invite à lire l'ouvrage "Histoire du peuple hébreu" d'André 
Lemaire. 

 
La Mésopotamie, plus connue du grand public sous le nom de "Croissant Fertile", grand région fertile 
dans laquelle se déroule la plupart des histoires de la Bible Hébraïque (NormanEinstein(Wikimedia 
user), based on a similar map from the 1994 edition of the Encyclopedia Britannica. Translated by 

user:Sting, CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons) 

Synthèse générale 

La Torah (la Loi ou le Pentateuque) relate les récits de la création du monde jusqu'à l'entrée des 
hébreux dans la terre promise. Cet ensemble composé de cinq livres attribués à Moïse par la tradition 
juive et chrétienne (bien que cela soit aujourd'hui largement réfuté par les chercheurs) comporte 
également de nombreuses lois et prescriptions à destination des hébreux, dont les fameux dix 
commandements. Plusieurs figures se détachent de l'ensemble comme Noé avec qui Dieu conclut sa 
première alliance à la fin du Déluge, les Patriarches (Abraham, Isaac, Jacob), Joseph vendu comme 

16 

https://lirelabiblehebraique.fr/#samuel-ou-shemouel-%D7%A9-%D7%9E%D7%95-%D7%90-%D7%9C
https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D


esclave par ses frères puis qui deviendra vice-roi d'Egypte et bien entendu Moïse lui-même qui guide 
le peuple juif à la sortie d'Egypte et reçoit la loi au mont Sinaï. C'est un livre fondamental puisque la 
Torah contient les lois essentielles du judaïsme. 

Les Prophètes racontent l'histoire d'Israël depuis l'entrée en Canaan jusqu'au au retour de l'exil 
Babylonien. Cet ensemble est composé de huit livres. De nombreux thèmes sont évoqués comme 
l'idolâtrie, l'injustice sociale, la désobéissance à Dieu... autant de sources de malheurs et de conflits 
avec Dieu. Mais les Prophètes sont aussi jalonnés de récits épiques et de conquêtes, et il y a une trame 
d'espérance avec toujours la volonté de retourner vers Dieu. Les personnages les plus marquants sont 
sans doute Josué qui conduit la conquête originelle, Samson à l'époque des Juges lorsqu'il n'y a pas de 
roi en Israël, puis David (qui affrontera le géant Goliath) et Salomon. Parmi les personnages 
prophétiques, on peut citer Isaïe, Jérémie et Ezéchiel parmi les plus importants. 

Les Autres Ecrits, comme son nom l'indique, regroupent tout une série de livres sur des thèmes très 
variés. Cet ensemble comporte onze livres. On y retrouve de la poésie, de la philosophie et même un 
recueil sur l'histoire d'Israël. Les thèmes sont donc très variés puisque l'on y trouve aussi bien des 
louanges que des histoires édifiantes, en passant par des énoncés historiques. On y trouve plusieurs 
personnages marquants comme Job mis à l'épreuve par Dieu, Esther qui déjoue un complot contre les 
juifs ou encore Ruth l'archétype de la convertie. 

Ces trois groupes de livres forment un ensemble cohérent. On y retrouve à la fois une chronologie 
avec un ordre des livres qui va de la naissance du monde au retour de l'exil Babylonien, ainsi que des 
croisements entre les différents livres du Tanakh. Ainsi par exemple, dans les Autres Ecrits, on trouve 
des textes comme Ruth ou Esther qui s'insèrent dans la chronologie décrite dans les Prophètes. Il faut 
donc aborder le Tanakh à la fois comme un livre avec une cohérence d'ensemble mais aussi comme 
une grande bibliothèque où les auteurs font se croiser des ouvrages aux styles très différents. Comme 
vous allez le voir en détail, et comme nous l'avons déjà évoqué, la nature des écrits est très variée. 
C'est ce qui fait la richesse du Tanakh. 

* 
Ancien sceau montrant l'utilisation de l'araire (Albert T. Clay, Public domain, via Wikimedia 

Commons) 

17 



Quelques ouvrages à lire 

Voici une liste d'ouvrages (ou collections d'ouvrages) qu'il peut être utile de lire avant et après une 
lecture complète du Tanakh : 

● Les ABC de la Bible aux éditions du Cerf 
● Les nombreux ouvrages de Thomas Römer sur l’Ancien Testament 
● « Panorama de l’Ancien Testament » par Henrietta C. Mears 
● « L’Ancien Testament à travers 100 chefs-d’oeuvre de la peinture » par Regis Debray 
● « L’Ancien Testament expliqué à ceux qui n’y comprennent rien ou presque » par Jean-Louis 

Ska 
● « Pour lire l’Ancien Testament », de Gérard Billon et Philippe Gruson 
● « 60 minutes pour comprendre la Bible », de Nick Page 
● L'archéo-bible Segond 21 

Résumer le Tanakh et les livres qui le compose est une chose difficile qui n'aurait pas été possible sans 
une aide extérieure. En plus des ouvrages listés au dessus, je tiens donc à citer les sites internet 
"Univers de la Bible", "Bible Study Blueprint" et "Got Questions" dont j'ai utilisé les précieuses 
ressources, ainsi que l'ouvrage "La Bible Simplissime" de Tessa MARIE. Je dois également 
mentionner l'ouvrage "La Bible - Les Livres en résumé" de Christian DALEAU. Je cite également les 
résumés de chacun des livres de l'Ancien Testament intégrés dans l'édition de la Bible Segond 21, 
ainsi que ceux de la Nouvelle Bible Segond édition d'étude. 

Pour les plus studieux, il peut être intéressant de lire l’Ancien Testament/Tanakh dans une version dite 
interlinéaire hébreu-français. L’ouvrage se compose sur chaque page d’une version en hébreu, d’une 
version en français courant et dans une traduction dite œcuménique. C’est un outil indispensable 
lorsque l’on souhaite être au plus proche des sources originales. 

Concernant les différentes versions de la Bible Hébraïque, je vous invite à lire mon article "Dans 
quelle version lire la Bible Hébraïque ?". Vous y trouverez une liste de critères pour choisir une 
version, ainsi que plusieurs versions qui me semblent pertinentes en français et en hébreu. 

Choix rédactionnels 

Pour des raisons pratiques, j'ai décidé de garder l'intitulé des bibles chrétiennes pour le nommage des 
livres, ce qui permettra au lecteur de se repérer plus facilement s'il est accompagné d'un exemplaire de 
la Bible. Toutefois, les noms hébreux sont également indiqués dans un souci de logique et de respect 
pour le texte hébreu. Vous trouverez également entre parenthèses le nom hébreu écrit avec l'alphabet 
hébraïque. Les noms sont inscrits dans cet ordre : nom français, translittération de l'hébreu, nom 
hébraïque. A l'exception des cinq premiers de la Bible Hébraïque qui sont écrits sur ce modèle : nom 
français, ancien nom dans certaines bibles chrétiennes et nom hébreu. Pour vous y retrouver dans la 
prononciation, n'oubliez pas que l'hébreu se lit de droite à gauche. C'est d'ailleurs l'ordre des livres 
dans la tradition hébraïque qui est retenu pour les présenter. Chaque partie est introduite par la 
première phrase du livre, qui donne souvent le ton ou pose certaines bases. S'ensuit un court résumé 
du livre où j'ai essayé de me focaliser sur les actions essentielles des grands personnages lorsque cela 
était possible. Dans d'autres cas le résumé est plus succinct, notamment lorsqu'il s'agit de livres qui ne 
comportent pas une véritable histoire, comme cela peut-être le cas de certains livres prophétiques par 

18 

https://lirelabiblehebraique.fr/dans-quelle-version-lire-la-bible-hebraique/
https://lirelabiblehebraique.fr/dans-quelle-version-lire-la-bible-hebraique/


exemple. Les noms des personnages sont écrits en français, mais vous pourrez retrouver une liste des 
principaux personnages de la Bible Hébraïque avec leurs noms en hébreu à cette adresse ainsi que sur 
cette autre page. Toutes les citations du Tanakh sont issues de la traduction de la Bible dite Segond 21. 

Le Pentateuque ou la Torah (תוֹרָה) 

Genèse ou "Au commencement" ou Bereshit (בראשית) 

Au commencement, Dieu créa le ciel et la terre. 

Ainsi démarre le livre de la Genèse qui s'ouvre sur le récit de la création du monde en six jours. Le 
récit raconte ensuite l'histoire de l'humanité en commençant par Adam, le premier homme, jusqu'à 
l'arrivée des hébreux en Egypte. On peut d'abord parler de la "chute" d'Adam et Eve après avoir 
consommé le fruit interdit dans le jardin d'Eden. On peut également parler du premier meurtre avec 
Caïn qui tue son frère Abel par jalousie. Vient ensuite le récit du Déluge provoqué par la colère de 
Dieu contre les hommes. Celui-ci décide toutefois d'épargner Noé et sa famille, et c'est avec eux qu'il 
conclut la première alliance biblique. Vient le fameux récit de la Tour de Babel où Dieu décide de 
disperser les hommes. S'ensuivent les histoires des Patriarches (Abraham, Isaac, Jacob). Et enfin, nous 
avons l'histoire de Joseph vendu par ses frères en tant qu'esclave à des Egyptiens et qui finira par 
devenir l'équivalent d'un vice-roi de l'Egypte. Ce dernier se réconcilie finalement avec ses frères lors 
d'une grande famine et fera entrer le peuple hébreu en Egypte. 

A la synagogue, lors de la lecture hebdomadaire, la Genèse est divisée en un total de douze sections 
que voici (des liens vers les résumés des sections sont disponibles en cliquant sur le nom des sections) 
: 

Sefer Bereshit (Genèse) Bereshit, בראשית Genèse 1:1-6:8 

 Noa’h (Noé), 6:9-11:32 נח 

 Lekh Lekha, לך לך  12:1-17:27 

 Vayera, 18:1-22:24 וירא 

 Haye Sarah, שרה חיי  23:1-25:18 

 Toledot, 25:19-28:9 תולדות 

 Vayetze, 28:10-32:3 ויצא 

 Vayishla’h, 32:4-36:43 וישלח 

 Vayeshev, 37:1-40:23 וישב 

 Miketz, 41:1-44:17 מקץ 

 Vayigash, 44:18-47:27 ויגש 

 Vaye’hi, 47:28-50:26 ויחי 

19 

https://lirelabiblehebraique.fr/#recapitulatif-des-grands-personnages
https://lirelabiblehebraique.fr/breve-introduction-a-lhebreu/#quelques-exemples-bibliques-et-liturgiques
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-bereshit-%d7%91%d7%a8%d7%90%d7%a9%d7%99%d7%aa/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-noah-%d7%a0%d7%97/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-lekh-lekha-%d7%9c%d7%9a-%d7%9c%d7%9a/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-vayera-%d7%95%d7%99%d7%a8%d7%90/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-haye-sarah-%d7%97%d7%99%d7%99-%d7%a9%d7%a8%d7%94/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-toledot-%d7%aa%d7%95%d7%9c%d7%93%d7%95%d7%aa/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-vayetze-%d7%95%d7%99%d7%a6%d7%90/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-vayishlah-%d7%95%d7%99%d7%a9%d7%9c%d7%97/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-vayeshev-%d7%95%d7%99%d7%a9%d7%91/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-miketz-%d7%9e%d7%a7%d7%a5/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-vayigash-%d7%95%d7%99%d7%92%d7%a9/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-vayehi-%d7%95%d7%99%d7%97%d7%99/


 
(The Bodleian Libraries, Oxford, CC BY 4.0, via Wikimedia Commons) 

Exode ou "Noms" ou Shemot (שמות) 

Voici les noms des fils d'Israël venus en Egypte avec Jacob, chacun accompagné de sa 
famille : Ruben, Siméon, Lévi, Juda, Isacar, Zabulon, Benjamin, Dan, Nephthali, Gad et 
Aser. 

Le livre de l'Exode démarre ainsi sur une forme de généalogie. Un rappel utile pour indiquer que le 
peuple est venu habiter en Egypte. Le thème du livre est essentiellement la liberté retrouvée du peuple 
hébreu qui va se défaire de l'emprise des Egyptiens. Après la mort de Joseph, un nouveau roi 
gouverne l'Egypte et se méfie des hébreux devenus très nombreux. Il décide de les réduire en 
esclavage et de tuer tous les nouveaux nés mâles. Un enfant réchappe. Il s'agit de Moïse. Celui-ci va 
devenir un prophète nommé par Dieu pour sortir les hébreux d'Egypte, c'est l'épisode du buisson 
ardent. S'ensuit le récit des dix plaies d'Egypte (mort des nouveaux nés, sauterelles, grêles, eau 
changée en sang etc...) puis la sortie d'Egypte lorsque le pharaon décide finalement de rendre leur 
liberté aux hébreux. Vient ensuite le récit de la traversée de la Mer des Roseaux qui s'ouvre en deux 
puis se referme sur les Egyptiens qui tentent de rattraper les hébreux. Les hébreux traversent ensuite le 
désert et c'est à ce moment-là que Moïse reçoit la loi au Mont Sinaï. S'ensuit une révolte des hébreux 
qui fabriquent un veau d'or, ce qui amène Dieu à les obliger à construire la tente de la rencontre (ou 
Tabernacle), qui doit servir en quelque sorte de sanctuaire mobile. L'arche d'alliance est également 
construite à cette occasion. C'est dans l'Exode qu'est instituée la fête juive de la pâque (Pessah). C'est 
aussi dans l'Exode qu'est institué le jour du Shabbat. 

20 

https://lirelabiblehebraique.fr/les-fetes-juives/#pessah-%D7%A4-%D7%A1-%D7%97
https://lirelancientestament.fr/le-shabbat/


A la synagogue, lors de la lecture hebdomadaire, l'Exode est divisé en un total de onze sections que 
voici (des liens vers les résumés des sections sont disponibles en cliquant sur le nom des sections) : 

Sefer Shemot (Exode) Shemot, שמות Exode 1:1-6:1 

 Va’era, 6:2-9:35 וארא 

 Bo, 10:1-13:16 בא 

 Beshalakh, 13:17-17:16 בשלח 

 Yitro, 18:1-20:23 יתרו 

 Mishpatim, 21:1-24:18 משפטים 

 Teroumah, 25:1-27:19 תרומה 

 Tetzave, 27:20-30:10 תצווה 

 Ki Tissa, תשא כי  30:11-34:35 

 Vayaqhel, 35:1-38:20 ויקהל 

 Peqoudei, 38:21-40:38 פקודי 
 

 
(Metropolitan Museum of Art, CC0, via Wikimedia Commons) 

Lévitique ou "Et il appela" ou Vayiqra (ויקרא) 

L'Eternel appela Moïse; de la tente de la rencontre, il lui dit : "Transmets ces instructions 
aux Israélites: Lorsque quelqu'un parmi vous fera une offrande à l'Eternel, il offrira du 
bétail, du gros ou du petit bétail" 

Le Lévitique démarre sur des instructions données par Dieu à Moïse. C'est d'ailleurs le thème essentiel 
de ce livre. Il s'agit donc d'un recueil de lois et de prescriptions à destination des hébreux. Le livre 
s'appelle "Lévitique" en référence aux "Lévites", la tribu chargée d'occuper la fonction sacerdotale (ce 
qui veut dire s'occuper de toute l'organisation religieuse). Le livre explore les notions de purs et 
impurs, développe des notions de règles civiles et morales, et explore la notion de sainteté. C'est dans 

21 

https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-shemot-%d7%a9%d7%9e%d7%95%d7%aa/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-vaera-%d7%95%d7%90%d7%a8%d7%90/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-bo-%d7%91%d7%90/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-beshalakh-%d7%91%d7%a9%d7%9c%d7%97/
https://lirelabiblehebraique.fr/introduction-au-commentaire-de-la-parasha-%d7%a4%d6%b8%d6%bc%d7%a8%d6%b8%d7%a9%d6%b8%d7%81%d7%94/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-mishpatim-%d7%9e%d7%a9%d7%a4%d7%98%d7%99%d7%9d/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-teroumah-%d7%aa%d7%a8%d7%95%d7%9e%d7%94/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-tetzave-%d7%aa%d7%a6%d7%95%d7%95%d7%94/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-ki-tissa-%d7%9b%d7%99-%d7%aa%d7%a9%d7%90/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-vayaqhel-%d7%95%d7%99%d7%a7%d7%94%d7%9c/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-peqoudei-%d7%a4%d7%a7%d7%95%d7%93%d7%99/


le Lévitique que l'on trouve de nombreuses règles relatives aux fêtes juives, à la Cacherout, ainsi que 
les règles de pureté. Le livre peut sembler fastidieux aux yeux d'un lecteur moderne, mais il faut 
comprendre que ces règles sont là pour permettre aux Israélites de vivre dans la sainteté. 

A la synagogue, lors de la lecture hebdomadaire, le Lévitique est divisé en un total de dix sections que 
voici (des liens vers les résumés des sections sont disponibles en cliquant sur le nom des sections) : 

Sefer Vayikra (Lévitique) Vayikra, ויקרא Lévitique 1:1-5:26 

 Tzav, 6:1-8:36 צו 

 Shemini, 9:1-11:47 שמיני 

 Tazria, 12:1-13:59 תזריע 

 Metzora, 14:1-15:33 מצורע 

 A’harei Mot, מות אחרי  16:1-18:30 

 Kedoshim, 19:1-20:27 קדושים 

 Emor, 21:1-24:23 אמור 

 Behar, 25:1-26:2 בהר 

 Be’houkotaï, 26:3-27:34 בחוקותי 
 

 
(LGLou, CC BY-SA 4.0, via Wikimedia Commons) 

Nombres ou "Dans le désert" ou Bamidbar (במדבר) 

L'Eternel parla à Moïse dans le désert du Sinaï, dans la tente de la rencontre, le premier 
jour du deuxième mois, la deuxième année après leur sortie d'Egypte. 

Les Nombres démarre sur l'Eternel qui s'adresse à Moïse dans la tente de la rencontre. Le livre relate 
plus particulièrement les 40 années d'errance du peuple juif dans le désert, suite au refus des hébreux 
de rentrer dans le pays promis. En effet, 12 espions avaient espionné le pays de Canaan, mais les 
hébreux n'ont pas cru en la promesse de Dieu de les aider à conquérir le pays malgré les menaces qui 
s'y trouvaient (notamment la présence de géants, les Anak). Les hébreux sont alors condamnés à errer 

22 

https://lirelabiblehebraique.fr/les-fetes-juives/
https://lirelabiblehebraique.fr/la-cacherout-la-cuisine-juive/
https://lirelabiblehebraique.fr/les-lois-de-purete-dans-le-judaisme/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-vayikra-%d7%95%d7%99%d7%a7%d7%a8%d7%90/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-tzav-%d7%a6%d7%95/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-shemini-%d7%a9%d7%9e%d7%99%d7%a0%d7%99/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-tazria-%d7%aa%d7%96%d7%a8%d7%99%d7%a2/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-metzora-%d7%9e%d7%a6%d7%95%d7%a8%d7%a2/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-aharei-mot-%d7%90%d7%97%d7%a8%d7%99-%d7%9e%d7%95%d7%aa/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-kedoshim-%d7%a7%d7%93%d7%95%d7%a9%d7%99%d7%9d/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-emor-%d7%90%d7%9e%d7%95%d7%a8/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-behar-%d7%91%d7%94%d7%a8/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-behoukotai-%d7%91%d7%97%d7%95%d7%a7%d7%95%d7%aa%d7%99/


pendant 40 ans dans le désert jusqu'à la mort de la génération qui a fauté. Le livre s'achève toutefois 
sur la conquête de la Transjordanie à la frontière de Canaan, le pays promis. Un des personnages 
marquant du livre est le prophète Balaam. Mandaté par Balak, roi des Moab, pour maudire les 
Israélites, il finit par bénir les Israélites. Un épisode célèbre est celui où son ânesse refuse d'avancer 
car voyant l'ange de Dieu sur la route. 

A la synagogue, lors de la lecture hebdomadaire, le livre des Nombres est divisé en un total de dix 
sections que voici (des liens vers les résumés des sections sont disponibles en cliquant sur le nom des 
sections) : 

Sefer Bamidbar (Nombres) Bamidbar, במדבר Nombres 1:1-4:20 

 Nasso, 4:21-7:89 נשא 

 Beha’alot’kha, 8:1-12:16 בהעלותך 

 Shla’h lekha, לך שלח  13:1-15:41 

 Kora’h (Koré), 16:1-18:32 קרח 

 Houkat, 19:1-22:1 חקת 

 Balak, 22:2-25:9 בלק 

 Pin’has, 25:10-30:1 פנחס 

 Matot, 30:2-32:42 מטות 

 Massei, 33:1-36:13 מסעי 
 

 
(Shmuel ben Ya'akov, Public domain, via Wikimedia Commons) 

Deutéronome ou "Paroles" ou Devarim (דברים) 

Voici les paroles que Moïse adressa à tout Israël de l'autre côté du Jourdain, qui se 
trouve vis-à-vis de Suph, entre Paran, Tophel, Laban, Hatséroth et Di-Zahab. 

23 

https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-bamidbar-%d7%91%d7%9e%d7%93%d7%91%d7%a8/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-de-nasso-%d7%a0%d7%a9%d7%90/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-behaalotkha-%d7%91%d7%94%d7%a2%d7%9c%d7%95%d7%aa%d7%9a/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-shlah-lekha-%d7%a9%d7%9c%d7%97-%d7%9c%d7%9a/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-korah-%d7%a7%d7%a8%d7%97/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/12/resume-de-la-parasha-houkat-%d7%97%d7%a7%d7%aa/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/12/resume-de-la-parasha-balak-%d7%91%d7%9c%d7%a7/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/12/resume-de-la-parasha-pinhas-%d7%a4%d7%a0%d7%97%d7%a1/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/12/resume-de-la-parasha-matot-%d7%9e%d7%98%d7%95%d7%aa/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-massei-%d7%9e%d7%a1%d7%a2%d7%99/


Le Deutéronome s'ouvre sur des paroles de Moïse au peuple d'Israël. Le livre reprend les lois 
développées dans les précédents chapitres de la Torah tout en les développant et les adaptant en vue de 
l'entrée dans la terre promise. Le livre s'achève sur la mort de Moïse (qui ne verra pas la terre 
promise) et l'entrée des Israélites dans le pays de Canaan. Comme précédemment, le peuple est 
rappelé à ses obligations, à savoir : adorer Dieu, ne pas adopter les coutumes des peuples étrangers et 
ne pas adorer leurs dieux. Plusieurs bénédictions (en cas de respect de la loi) et malédictions (en cas 
de non respect de la loi) sont adressées au peuple juif. C'est dans le Déutéronome que se trouve la 
célèbre prière juive du Shema Israël. 

A la synagogue, lors de la lecture hebdomadaire, le Deutéronome est divisé en un total de onze 
sections que voici (des liens vers les résumés des sections sont disponibles en cliquant sur le nom des 
sections) : 

Sefer Devarim (Deutéronome) Devarim, דברים Deutéronome 1:1-3:22 

 Va’et’hanan, 3:23-7:11 ואתחנן 

 Eikev, 7:12-11:25 עקב 

 Re’eh, 11:26-16:17 ראה 

 Shoftim, 16:18-21:9 שופטים 

 Ki Tetze, תצא כי  21:10-25:19 

 Ki Tavo, תבוא כי  26:1-29:8 

 Nitzavim, 29:9-30:20 ניצבים 

 Vayelekh, 31:1-31:30 וילך 

 Haazinou, 32:1-32:52 האזינו 

 Vèzot HaBerakha, הברכה וזאת  33:1-34:12 

 
(National Library of Israel, Public domain, via Wikimedia Commons) 

24 

https://lirelancientestament.fr/le-chema-israel/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-devarim-%d7%93%d7%91%d7%a8%d7%99%d7%9d/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-vaethanan-%d7%95%d7%90%d7%aa%d7%97%d7%a0%d7%9f/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-eikev-%d7%a2%d7%a7%d7%91/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-reeh-%d7%a8%d7%90%d7%94/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-shoftim-%d7%a9%d7%95%d7%a4%d7%98%d7%99%d7%9d/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-ki-tetze-%d7%9b%d7%99-%d7%aa%d7%a6%d7%90/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-ki-tavo-%d7%9b%d7%99-%d7%aa%d7%91%d7%95%d7%90/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-nitzavim-%d7%a0%d7%99%d7%a6%d7%91%d7%99%d7%9d/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-vayelekh-%d7%95%d7%99%d7%9c%d7%9a/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-haazinou-%d7%94%d7%90%d7%96%d7%99%d7%a0%d7%95/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-vezot-haberakha-%d7%95%d7%96%d7%90%d7%aa-%d7%94%d7%91%d7%a8%d7%9b%d7%94/


Les Prophètes ou Neviim (נביאים) 

Prophètes antérieurs ou Neviim rishonim ( ראשונים נביאים ) 

Josué ou Yehoshoua (ַיהְוֹשֻע) 

Après la mort de Moïse, l'Eternel dit à Josué, fils de Nun et assistant de Moïse : "Mon 
serviteur Moïse est mort" 

Ainsi démarre le livre de Josué, attribué par le tradition à ce dernier. Le livre retrace essentiellement la 
conquête du pays de Canaan et sa répartition entre les différentes tribus d'Israël. Le récit s'ouvre par la 
traversée du Jourdain séparé miraculeusement en deux par Dieu, ce qui n'est pas sans rappeler 
l'épisode de la Mer des Roseaux. Puis c'est dans ce livre qu'a lieu la très célèbre bataille de Jéricho 
durant laquelle les Israélites font s'écrouler les murailles au son de la trompette. L'autre épisode 
célèbre est la bataille de Gabaon où le soleil s'arrête dans le ciel pour permettre aux Israélites de 
combattre. C'est donc essentiellement un récit de conquête avec en fin d'ouvrage un très long 
descriptif de l'attribution des terres à chacune des tribus d'Israël. 

Juges ou Shoftim (שׁפְֹטִים) 

Après la mort de Josué, les Israélites consultèrent l'Eternel en disant : "Qui de nous 
montera le premier contre les Cananéens pour les attaquer ? " 

Le livre des Juges démarre à la mort de Josué. Il raconte l'époque troublée que traverse le peuple 
d'Israël privé d'un chef, et comment des Juges - des chefs du peuple d'Israël qui sont les principaux 
protagonistes - viennent au secours du peuple d'Israël. Il couvre donc une période qui va de la mort de 
Josué à la nomination du premier roi d'Israël. Le plan de Dieu était de chasser tous les Cananéens, 
mais le peuple laisse certains d'entre eux subsister sur le territoire. Cette situation provoque le retour 
de l'idolâtrie et les hébreux se mettent à adorer les Dieux des communautés environnantes. Le cycle 
suivant se répète plusieurs fois : le peuple se détourne de Dieu, des ennemis viennent les opprimer, 
Dieu envoie un sauveur en la personne d'un juge. Il y a un total de douze juges qui sont mentionnés 
dont les plus célèbres sont sans doute Samson (connu pour sa force surhumaine et qui aura une 
relation avec la fameuse Dalila), Débora (une femme, également prophétesse) et Gédéon. 

Samuel ou Shemouel (שְׁמוּאֵל) 

Il y avait un homme de Ramathaïm-Tsophim, de la région montagneuse d'Ephraïm, du 
nom d'Elkana. 

Le livre de Samuel (décomposé en deux livres dans les bibles chrétiennes) relate l'histoire d'Israël de 
la fin de la période des Juges avec la naissance et le mandat de Samuel, puis les débuts de la 
monarchie avec les règnes de Saül et de David. Comme indiqué plus haut, c'est la traduction grecque 
qui a abouti à la partition du livre en deux dans les bibles chrétiennes. On y suit les aventures de 
Samuel - lui-même juge, né d'une femme stérile du nom de Anne qui décide de le confier au prophète 
Eli - qui va oindre (consacrer) les deux premiers rois d'Israël, à savoir : Saül et David. Saül, premier 
roi, deviendra rapidement jaloux de David que Dieu désignera pour lui succéder et qui rejettera Saül. 
Ce dernier deviendra fou au point de poursuivre sans relâche David. Il finit par mourir à la bataille. 
Puis on suit les aventures du roi David qui possède une relation particulière avec l'Eternel mais qui 

25 



commet de nombreuses fautes morales, dont la plus célèbre est l'adultère avec la femme du général 
Urie le Hittite : Bethsabée (ou Bath-Shéba). Il tentera de couvrir sa faute en faisant assassiner le 
général. A la suite d'une guerre civile, la capitale est transférée à Jérusalem. Parmi les autres épisodes 
célèbres, on peut également parler en début du livre du vol de l'arche d'alliance par les Philistins, ce 
qui provoque alors de nombreuses catastrophes dans leur peuple, et les oblige au final à restituer 
l'arche d'alliance aux Israélites. 

Rois ou Melakhim (מְלָכִים) 

Le roi David était vieux, il était d'un âge avancé. 

Le livre des Rois (décomposé lui aussi en deux livres dans les bibles chrétiennes) raconte l'histoire 
d'Israël sous le règne de Salomon puis l'histoire des rois après la partition du royaume d'Israël en deux 
avec Israël au Nord et Juda au Sud. Salomon était particulièrement réputé pour sa sagesse (don qu'il 
avait demandé à Dieu), illustrée par le fameux épisode du jugement de Salomon durant lequel il dut 
départager deux femmes sur le fait de savoir à qui appartenait un bébé. Il menace alors de couper le 
bébé en deux. Celle qui préférait abandonner l'enfant était la vraie mère. S'ensuit la construction du 
temple à Jérusalem. Son fils Roboam prendra la suite, mais de mauvais choix vont conduire à une 
nouvelle guerre civile et à la séparation en deux du royaume. Le livre des Rois se poursuit ensuite sur 
la chute du royaume d'Israël face aux Assyriens puis la chute de Juda face à Babylone. Le livre 
raconte l'histoire des 20 rois de Juda et 19 rois d'Israël. Le livre passe en revue les règnes des 
différents rois avec une approche assez manichéenne : soit le roi fait ce qui est bon aux yeux de 
l'Eternel, soit ce qu'il fait est mauvais. La cause de la chute des deux royaumes est principalement 
l'idolâtrie (soit le culte d'autres dieux). Dans les deux cas, les peuples sont déportés et exilés. Samarie, 
capitale d'Israël, tombe en 722 avant JC aux mains des Assyriens. Jérusalem, capitale de Juda, tombe 
en 589 avant JC aux mains des Babyloniens. 

 
(J. S. Hoory, Public domain, via Wikimedia Commons) 

Prophètes postérieurs ou Neviim aharonim ( אחרונים נביאים ) 

Isaïe ou Yeshayahou (ּישְַׁעְיהָו) 

Vision d'Isaïe, fils d'Amots, sur Juda et Jérusalem, durant les règnes d'Ozias, d'Achaz et 
d'Ezéchias sur Juda. 

26 



Le livre d'Isaïe se présente comme une révélation faite au prophète du même nom. Le livre annonce 
l'exil qui attend les Judéens du fait de leur immoralité. Le texte est particulièrement célèbre pour 
l'annonce d'un enfant qui serait le messie. Ce texte est très prisé par les chrétiens qui voient dans cet 
enfant l'annonce de Jésus-Christ. Dans ce livre, Isaïe prophétise notamment contre les autres nations à 
savoir l'Assyrie, Babylone, Moab, la Syrie et l'Ethiopie. 

Jérémie ou Yrmeyahou (ּירְִמְיהָו) 

Paroles de Jérémie, fils de Hilkija, l'un des prêtres qui se trouvaient à Anathoth, dans le 
pays de Benjamin, parole de l'Eternel qui lui fut adressée durant la treizième année du 
règne de Josias, fils d'Amon, sur Juda ainsi que durant le règne de Jojakim, fils de 
Josias, sur Juda, et jusqu'à la fin de la onzième année du règne de Sédécias, fils de 
Josias, sur Juda, jusqu'au cinquième mois, moment où les habitants de Jérusalem furent 
emmenés en exil. 

Le livre de Jérémie se présente comme un recueil de paroles prophétiques par le personnage du même 
nom. Dieu commence par rappeler à Jérémie que sa mission prophétique a été décidée avant même sa 
naissance. C'est à Jérémie que l'on doit l'expression de "jérémiades" (qui veut dire "plainte sans fin"), 
voir notamment le livre des Lamentations qui est selon la tradition une oeuvre de Jérémie. Dans ce 
livre, il met en garde successivement contre des alliances avec les grandes puissances de l'époque, à 
savoir : l'Egypte, l'Assyrie et la Babylonie. Il se fait aussi critique de l'idolâtrie et du déclin moral du 
peuple d'Israël. Il sera témoin de la chute de Jérusalem et sera contraint à l'exil en Egypte. Malgré ses 
appels à la repentance, il est souvent ignoré voir persécuté. 

Ezéchiel ou Yehezqel (יחְֶזקְֵאל) 

La trentième année, le cinquième jour du quatrième mois, je faisais partie des exilés, 
près du fleuve Kebar. 

Le livre d'Ezéchiel raconte le ministère prophétique du personnage du même nom. Lui-même exilé, il 
prophétise contre les Judéens restés au pays et contre les nations opposées à Jérusalem. C'est dans le 
livre d'Ezéchiel que se trouve une vision du temple restauré et la promesse d'un retour à la terre 
promise. Il prophétise également contre d'autres nations comme les Edomites, Ammon, l'Egypte ou 
encore la ville de Tyr. On doit également au livre d'Ezéchiel la vision du chariot de feu. 

 
( נחום יששכר , CC0, via Wikimedia Commons) 

27 



Les 12 petits prophètes ou Trei Asar ( עשר תרי ) 

Comme indiqué plus haut, le nom "petits prophètes" vient de la taille des livres, plus petits que les 
trois principaux, à savoir Isaïe, Jérémie et Ézéchiel. Ils sont au nombre de 12, en voici la liste : 

● Osée ou Hoshéa 
● Joël ou Yoël 
● Amos 
● Abdias ou Ovadia 
● Jonas ou Yona 
● Michée ou Mikha 
● Nahum ou Nahoum 
● Habacuc ou Havaqouq 
● Sophonie ou Tsephania 
● Aggée ou Haggaï 
● Zacharie ou Zekharia 
● Malachie ou Malakhi 

Je propose ici une synthèse des 12 "petits prophètes", dans la mesure où les livres sont souvent très 
courts. A l'exception de Jonas, connu pour la célèbre histoire de la baleine (Jonas ne veut pas 
accomplir les ordres de Dieu et cherche à s'enfuir par bateau, il est alors pris dans une tempête et doit 
se jeter à la mer, il est alors avalé par une baleine et reste pendant trois jours dans son ventre), les 
"petits prophètes" ont souvent une théologie semblable : Israël se détourne de son Dieu, des sanctions 
sont à venir, mais une conclusion paisible est possible si l'on accepte de se rapprocher de Dieu. Vous 
trouverez toutefois à la suite une brève synthèse de chacun des livres (qui n'en constituent qu'un seul 
dans la tradition hébraïque) : 

Osée ou Hoshéa (ַהוֹשֵׁע) 

Parole de l'Eternel adressée à Osée, fils de Beéri, durant les règnes d'Ozias, de Jotham, 
d'Achaz et d'Ezéchias sur Juda, et durant celui de Jéroboam, fils de Joas, sur Israël. 

Le message du prophète Osée est principalement adressé contre l'idolâtrie et la corruption en lien avec 
la prospérité matérielle en Israël. Osée compare la relation entre Dieu et Israël à une relation 
conjugale. Cette relation entre un mari fidèle et une femme volage peut être interprétée comme 
allégorique ou comme réellement vécue par le prophète. Elle est généralement vue comme allégorique 
et symbolisant l'amour inconditionnel de Dieu pour Israël qui a tendance à se détourner de Dieu au 
profit d'autres divinités. 

Joël ou Yoël (יוֹאֵל) 

Parole de l'Eternel adressée à Joël, fils de Pethuel. 

Joël mentionne une invasion de sauterelles et une sécheresse ayant dévasté Juda. C'est un appel à 
revenir à Dieu. 

 

 

28 



Amos (עָמוֹס) 

Paroles d'Amos, l'un des bergers de Tekoa, visions qu'il a eues sur Israël durant les 
règnes d'Ozias sur Juda et de Jéroboam, fils de Joas, sur Israël, deux ans avant le 
tremblement de terre. 

Amos dénonce essentiellement les injustices sociales qui ont cours et prophétise contre de nombreuses 
nations (Damas, Gaza, Tyr, Edom, Ammon, Moab, Juda, Israël). 

Abdias ou Ovadia (ָעבַֹדְיה) 

Vision d'Abdias 

Abdias prononce essentiellement une condamnation contre les Edomites, il s'agissait de voisins des 
Israélites avec lesquels ils étaient en conflit. 

Jonas ou Yona (ָיוֹנה) 

La parole de l'Eternel fut adressée à Jonas, fils d'Amitthaï : "Lève-toi, va à Ninive, la 
grande ville, et crie contre elle, car sa méchanceté est montée jusqu'à moi". 

Très connu pour l'épisode de la baleine (dont j'ai parlé plus haut en introduction du livre des 12 "petits 
prophètes"), Jonas raconte l'histoire du prophète du même nom qui ne voulait pas accomplir la 
mission confiée par Dieu. Il se ravise finalement et se rend à Ninive pour annoncer la colère de Dieu. 
Les habitants de Ninive se repentent de leurs fautes et Dieu décide finalement de ne pas appliquer sa 
sanction ce qui irrite Jonas. 

Michée ou Mikha (מִיכָה) 

Parole de l'Eternel adressée à Michée de Morésheth durant les règnes de Jotham, Achaz 
et Ezéchias sur Juda, vision qu'il a eue sur Samarie et Jérusalem. 

Michée dénonce lui aussi la corruption morale et spirituelle des Israélites, tout en annonçant la 
naissance d'un libérateur. 

Nahum ou Nahoum (נַחוּם) 

Message sur Ninive. Livre de la vision de Nahum, d'Elkosh. 

Nahum prophétise essentiellement sur la chute de Ninive. A la différence des autres "petits 
prophètes", il n'y a pas de dénouement heureux si on peut dire, et le jugement est définitif. 

Habacuc ou Havaqouq (חֲבַקּוּק) 

Message dont le prophète Habakuk a eu la vision. 

La prophétie d'Habacuc prend la forme d'un dialogue entre Dieu et son prophète, et annonce 
l'intervention des Babyloniens pour punir les Israélites de leur infidélité. Le texte se conclut par un 
long cantique. 

 

29 



Sophonie ou Tsephania (ָצְפַניְה) 

Parole de l'Eternel adressée à Sophonie, fils de Cushi et descendant de Guedalia, 
d'Amaria et d'Ezéchias, durant le règne de Josias, fils d'Amon, sur Juda. 

Sophonie invite les Judéens à se tourner à nouveau vers Dieu pour ne pas connaître le même sort que 
le royaume d'Israël. Il prophétise également contre les autres nations : Gaza, Askalon, Moab, Ekron 
etc... 

Aggée ou Haggaï (חַגַּי) 

La deuxième année du règne de Darius, le premier jour du sixième mois, la parole de 
l'Eternel fut adressée par l'intermédiaire du prophète Aggée au gouverneur de Juda 
Zorobabel, fils de Shealthiel, et au grand-prêtre Josué, fils de Jotsadak : "Voici ce que dit 
l'Eternel, le maître de l'univers : Ce peuple prétend : 'Il n'est pas encore venu, le moment 
de reconstruire la maison de l'Eternel' ". 

Le ministère d'Aggée est essentiellement un appel à reconstruire le temple. 

Zacharie ou Zekharia (ָזכְַרְיה) 

Le huitième mois, la deuxième année du règne de Darius, la parole de l'Eternel fut 
adressée au prophète Zacharie, fils de Bérékia et petit-fils d'Iddo : " L'Eternel a été très 
irrité contre vos ancêtres". 

Comme Aggée, Zacharie invite les juifs à reprendre la construction du temple. 

Malachie ou Malakhi (מַלְאָכִי) 

Message, parole de l'Eternel adressée à Israël par l'intermédiaire de Malachie. 

Malachie prophétise essentiellement contre le relâchement des moeurs et dénonce le formalisme 
religieux. Par formalisme religieux, on entend par là une pratique de la religion qui ne repose pas sur 
une foi sincère. 

Les Autres Écrits ou Ketouvim (כתובים) 

Ecrits antérieurs ou Sifrei Emet ( אמת ספרי ) 

Psaumes ou Tehilim (תְהִלִּים) 

Heureux l'homme qui ne suit pas le conseil des méchants, et qui ne s'arrête pas sur la 
voie des pécheurs 

Les Psaumes est un recueil de cantiques et prières de louange, de supplication et d'imprécation. On en 
dénombre un total de 150. Ils sont composés par des auteurs très différents (Moïse, le roi David, 
Asaph, les descendants de Koré, Héman, Ethan et des anonymes). 

 

30 



Proverbes ou Mishlei (מִשְׁלֵי) 

Proverbes de Salomon, fils de David, roi d'Israël, pour connaître la sagesse et 
l'instruction, pour comprendre les paroles de l'intelligence, pour recevoir des leçons de 
bons, de justice, d'équité et de droiture, pour donner du discernement à ceux qui 
manquent d'expérience, de la connaissance et de la réflexion aux jeunes. 

Les Proverbes est un livre que l'on pourrait qualifier de philosophique. Ce dernier contient de 
nombreux dictons, avertissements et paroles de sagesse. Tous les domaines de la vie sont ainsi 
abordés. Ils sont attribués à trois personnes au moins (le roi Salomon, Agur et Lemuel). 

Job ou Iyov (אִיּוֹב) 

Il y avait dans le pays d'Uts un homme qui s'appelait Job. 

Le livre de Job relate l'histoire du personnage du même nom. Ce dernier est mis à l'épreuve par Dieu 
qui veut savoir si celui-ci l'aime vraiment, dans le cadre d'une sorte de pari avec Satan. Job est alors 
dépouillé de toute ses richesses, et il tente d'obtenir conseil auprès de ses amis. Ces derniers ignorant 
le plan de Dieu ne peuvent malheureusement pas faire grand-chose pour lui, si ce n'est l'accabler 
davantage en lui disant notamment que ses malheurs ont forcément une raison. Pour autant, Job ne 
renie pas Dieu. Le thème majeur du livre est donc la souffrance et l'incompréhension du plan de Dieu. 
A la fin du récit, Dieu s'adresse à Job sans lui expliquer la raison de son malheur, tout en lui montrant 
sa gloire et en le restaurant dans ses richesses. 

 
(Davidbena, CC BY-SA 4.0, via Wikimedia Commons) 

Cinq rouleaux ou Hamesh Megilloth ( מגילות חמש ) 

Cantique des Cantiques ou Shir Hashirim ( הַשִּׁירִים שִׁיר ) 

Qu'il m'embrasse des baisers de bouche ! Oui, ton amour est meilleur que le vin, tes 
parfums ont une odeur agréable. 

31 



Le Cantique des Cantiques est un texte érotique qui semble célébrer - de façon métaphorique - l'amour 
de Dieu avec son peuple. On peut donc l'interpréter au sens littéral comme un texte sur l'amour, ou 
comme un texte métaphorique sur la relation entre Dieu et Israël. 

Ruth ou Routh (רוּת) 

A l'époque des juges, il y eut une famine dans le pays. 

Le livre de Ruth relate l'histoire de cette femme - une étrangère - qui s'intègre à la nation d'Israël et 
deviendra l'ancêtre des plus grands rois. Le livre raconte l'histoire d'une famille partie d'Israël au 
moment d'une famine pour trouver un avenir meilleur en Moab. Mais le mari décède ainsi que ses 
deux fils qui avaient pris pour épouses des Moabites : Ruth et Orpa. Naomi, la veuve, décide de partir 
avec ses deux belles filles pour retourner en Israël. Ruth - une moabite - va alors faire rencontre d'un 
Israëlite du nom de Boaz et se marier avec lui. C'est une figure de la conversion qui est d'après la 
tradition biblique l'arrière grand-mère du roi David. Dans les bibles chrétiennes, ce livre fait la 
jonction entre Juges et Samuel. 

Lamentations ou Eikha (אֵיכָה) 

Comment ! Elle est assise solitaire, cette ville si peuplée, elle est pareille à une veuve ! 

Traditionnellement attribué à Jérémie, le livre des Lamentations évoque notamment la chute de 
Jérusalem et la destruction de son temple par l'Empire Babylonien. 

Ecclésiaste ou Qohelet (קהֶֹלֶת) 

Paroles de l'Ecclésiaste, fils de David, roi à Jérusalem. 

Le livre de l'Ecclésiaste est un ouvrage de réflexion sur le sens de la vie. Le message du livre peut 
surprendre puisqu'il consiste à dire que tout est vanité. Seul le Créateur semble essentiel. 

Esther (אֶסְתֵר) 

C'était à l'époque d'Assuérus, de cet Assuérus qui régnait sur 127 provinces de l'Inde 
jusqu'en Ethiopie. 

L'action du livre d'Esther se déroule à la cour du roi Xerxès auprès de la communauté juive restée en 
exil. Esther - qui cache ses origines juives en suivant le conseil de son oncle Mardochée - est l'épouse 
du roi, et par son intervention, elle évite le massacre des juifs ordonné par Xerxès (nommé aussi 
Assuérus, en fonction des traductions) sous l'influence de son conseiller Haman. C'est cette histoire 
qui est célébrée lors de la fête juive des Pourim. Le récit est notable par l'absence de toute mention de 
Dieu. 

32 

https://lirelabiblehebraique.fr/les-fetes-juives/#chabbat-6


 
(Davidbena, CC BY-SA 4.0, via Wikimedia Commons) 

Ecrits postérieurs 

Daniel (דָּניִּאֵל) 

La troisième année du règne de Jojakim sur Juda, Nebucadnetsar, le roi de Babylone, 
marcha contre Jérusalem et en fit le siège. 

Le livre Daniel raconte l'histoire du personnage du même nom issu de l'aristocratie, déporté à 
Babylone après l'attaque de Nebucadnetsar (ou Nabuchodonosor) contre Jérusalem. L'action du livre 
se situe auprès de la cour de l'aristocratie Babylonienne, puis sous la domination des Perses. Le livre 
raconte ainsi les aventures de Daniel auprès de la cour de Babylone. Le récit est jalonné d'histoires 
que l'on pourrait qualifier d'édifiantes et de visions prophétiques. Parmi les histoires racontées, on 
peut parler de celle où Daniel est notamment capable d'interpréter correctement les visions du roi de 
Babylone, ce que ne parviennent pas à faire les devins et astrologues de la cour. Une autre histoire très 
célèbre est celle où Daniel est jeté dans une fosse aux lions, mais celui-ci est alors miraculeusement 
épargné par les lions. 

Esdras et Néhémie ou Ezra-Nehemia (עֶזרְָא) 

La première année du règne de Cyrus sur la Perse, l'Eternel réveilla l'esprit de Cyrus, roi 
de Perse, afin que s'accomplisse la parole de l'Eternel prononcée par la bouche de 
Jérémie, et il fit faire de vive voix, et même par écrit, la proclamation que voici dans 
tout son royaume : "Voici ce que dit Cyrus, roi de Perse : l'Eternel, le Dieu du Ciel, m'a 
donné tous les royaumes de la terre et m'a désigné pour lui construire un temple à 
Jérusalem en Juda". 

Le livre d'Esdras-Néhémie s'intéresse à l'histoire d'Israël depuis le décret de Cyrus autorisant le retour 
des juifs dans la terre promise, et à la reconstruction du temple et la muraille de Jérusalem. Il parle 
aussi de la rivalité avec les peuples voisins, et de la reconstitution d'une communauté civile et 

33 



politique avec les rapatriés. Les débuts sont difficiles car les communautés voisines et les Perses 
craignent qu'Israël ne retrouve sa force passée. Les travaux de reconstruction sont ainsi interrompus 
plusieurs fois. Vient également une polémique sur les mariages mixtes, où les Israélites sont accusés 
(à nouveau) d'adorer des Dieux étrangers, ce qui conduit à l'exclusion des femmes étrangères. 

Chroniques ou Divrei Hayamim ( הַיּמִָים דִּבְרֵי ) 

Il y eut Adam, Seth, Enosh, Kénan, Mahalaleel, Jéred, Hénoc, Matushélah, Lémec, Noé, 
Sem, Cham, Japhet. 

Le livre des Chroniques (décomposé lui aussi en deux livres dans les bibles chrétiennes) raconte 
l'histoire depuis Adam jusqu'au retour de l'exil Babylonien. C'est une sorte de synthèse de l'histoire 
d'Israël. Le livre des Chroniques reprend beaucoup des livres de Samuel et Rois. 

 
(Thaler Tamas, CC BY-SA 4.0, via Wikimedia Commons) 

Récapitulatif des grands personnages 

Je propose ici un récapitulatif des grands personnages que l'on croise dans le Tanakh avec une 
biographie assez sommaire. J'ai également mentionné entre parenthèses leur nom en hébreu et leurs 
éventuelles translittérations pour se rapprocher de l'original : 

● Adam (אָדָם) et Eve (חַוָּה)  : il s'agit des premiers êtres humains créés par Dieu lui-même. 
Adam est créé à partir d'un peu de terre, quant à Eve elle est issue d'une côte d'Adam. Ils 
seront exclus du jardin d'Eden après avoir goûté du fruit de l'arbre de la connaissance 

● Noé (Noah en hébreu ַֹנח) : lorsque Dieu décide de punir l'humanité pour ses fautes avec le 
Déluge, il choisit Noé pour survivre ainsi que sa famille et différents animaux de la Terre. 
C'est avec Noé que Dieu conclut la première alliance biblique. De cette alliance biblique, les 
sages du judaïsme ont déduit plusieurs lois applicables à l'ensemble de l'humanité. On parle 
de loi Noachides et de Noachisme 

● Les Patriarches (Abraham ou Avraham אַבְרָהָם, Isaac ou Yitzhak יצְִחָק, Jacob ou Yakov 
en hébreu ֹיעֲַקב) : ce sont les pères fondateurs du peuple hébreu. Isaac est le fils d'Abraham et 
de Sara. Jacob est le fils d'Isaac et de Rebecca. Trois religions revendiquent le même ancêtre 
Abraham, à savoir les religions : juives, musulmanes et chrétiennes. On parle à cet effet de 
religion abrahamiques. Abraham aura également pour fils Ismaël qui est l'ancêtre des arabes 

34 

https://lirelabiblehebraique.fr/le-noachisme/


● Joseph (Yosef en hébreu יוֹסֵף ) : ce personnage a une histoire spéciale. Haï par ses frères, ces 
derniers décident de le vendre en tant qu'esclave. Arrivé en Egypte, il deviendra vice-roi puis 
accueillera le peuple hébreu en Egypte 

● Moïse (Moché en hébreu משֶֹׁה) : personnage le plus important du Tanakh et plus 
spécifiquement de la Torah, c'est à lui qu'on doit les cinq premiers livres du Tanakh selon la 
tradition. C'est lui qui va faire sortir le peuple d'Egypte et qui recevra la loi sur le mont Sinaï 

● Josué (Yehoshoua en hébreu ַיהְוֹשֻע) : successeur de Moïse, il conduira la conquête du pays 
de Canaan 

● Samuel (Shemouel en hébreu שְׁמוּאֵל) : juge pendant la période trouble que traverse Israël 
sans roi, c'est lui qui consacrera les deux premiers rois d'Israël : Saül et David 

● Saül (Shaul en hébreu שָׁאוּל ) : premier roi d'Israël. Suite à des fautes, Dieu se détournera de 
lui et choisira David pour lui succéder. Il sombrera dans la folie 

● David (דָּוִד) : second roi d'Israël. C'est lui qui affrontera le géant Goliath. Il jouit d'une 
relation particulière avec Dieu mais commet de nombreuses fautes morales 

● Salomon (Shlomo en hébreu ֹשְׁלֹמה) : troisième roi d'Israël. Il était réputé pour sa grande 
sagesse (voir le jugement de Salomon, dans le livre des Rois ou Melakhim) 

● Nebucadnetsar (נבְוּכַדְנאֶצַּר) : ou Nabuchodonosor II. Il fût le roi de l'Empire Néo-Babylonien 
de 605 à 562 avant JC. C'est lui qui détruisit Jérusalem en 587 avant JC 

● Cyrus (Kurush en hébreu כורש ) : ou Cyrus II ou Cyrus le Grand, est le fondateur de 
l'Empire Perse. Il régna de 559 à 530 avant JC. C'est un des rares personnages non juif qui est 
vénéré dans le Tanakh pour avoir permis la reconstruction de Jérusalem et du Temple, même 
si les historiens débattent de l'historicité du décret de Cyrus 

 
(LGLou, CC BY-SA 4.0, via Wikimedia Commons) 

Brève introduction au Talmud (תַּלְמוּד)  

Il serait difficile de faire une introduction sur le Tanakh sans évoquer le texte du Talmud qui est 
fondamental dans la culture juive. 

Le Talmud est un peu comme le recueil de la loi juive, c’est un document central pour le judaïsme 
rabbinique. Le judaïsme rabbinique peut se définir comme : « Forme de judaïsme reposant 
principalement sur l’autorité et la science du rabbin, apparue après la destruction du Temple de 
Jérusalem et, dans la foulée, de ses institutions, en 70 ap. J.-C. » comme le dit le Wiktionnaire, qui 
base lui même cette définition sur l’ouvrage : « Après Jésus. L’invention du christianisme« , sous la 
direction de Roselyne Dupont-Roc et Antoine Guggenheim, Albin Michel, 2020, page 92. Un courant 

35 

https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D


minoritaire du judaïsme, dit le Karaïsme, rejette cette vision des choses. Ce mouvement ne reconnait 
que les écritures du Tanakh. Pour en savoir plus sur les différents courants du judaïsme, rendez-vous 
sur cette page. 

Qu'est-ce que le Talmud ? Pour citer Gilbert Werndorfer dans son ouvrage "Le Talmud par thèmes" 
paru aux éditions du Cerf : 

Le mot Talmud signifie "étude", "enseignements" et vient du verbe Lilmod, "étudier". 

Le Talmud se compose de la Michna ("répétition") et de la Guemara ("achévement"). Ce 
ne sont pas des traités réguliers, écrits dans un ordre parfait et conçus avec une méthode 
rigoureuse. Ils ne constituent pas non plus ce que l'on pourrait appeler une forme de 
résumés analytiques, ni le "compte rendu" des opinions des docteurs de la Loi. 

Ce sont, en fait, des comptes rendus in extenso de discussions de différentes écoles qui 
parfois s'opposaient diamétralement 

Le Talmud est en quelque sorte indissociable de la Bible Hébraïque parce qu'il fournit toutes sortes 
d'explications sur les textes contenus dans le Tanakh, et plus spécifiquement dans la Torah. Il faut 
comprendre que dans la tradition juive il y a la Torah dite Ecrite (celle révélée dans la Torah) et la 
Torah dit Orale qui est une sorte de révélation de la Torah Ecrite. Dans la tradition juive, la Torah 
Orale existe depuis la révélation au mont Sinaï. La Torah Ecrite étant en quelque sorte très condensée 
(on peut par exemple citer le Shabbat pour lequel la Bible Hébraïque donne peu d'exemples concrets 
pour le pratiquer), il est nécessaire d'avoir une clé pour l'interpréter. C'est le but du Talmud qui 
consigne la tradition orale d'interprétations des textes sacrés. Il en existe deux versions : le Talmud dit 
de Jérusalem et le Talmud dit de Babylone. Les deux sont complémentaires. Le Talmud est divisés en 
six ordres eux mêmes subdivisés en plusieurs traités (les titres correspondent à une translittération, et 
entre parenthèses se trouve le nom hébraïque) : 

● Zeraïm (זרעים) : qui veut dire "semences" en hébreu, et traite des questions relatives à 
l'agriculture 

● Moéd (מועד) : qui veut dire "temps fixés" et traite des fêtes 
● Nachim (נשים) : qui veut dire "femmes" et traite principalement du mariage 
● Neziquin (נזיקין) : qui veut dire "dommages" et traite des questions juridiques 
● Kidduchin (קִידּוּשִׁין) : qui veut dire "saint" et traite des sujets liés au Temple 
● Tohorot (טָהֳרוֹת) : qui veut dire "choses pures" et traite des questions de pureté et de la 

cacherout 

Il y a eu beaucoup de discussions à différentes époques sur le fait de savoir si le Talmud pouvait 
contenir des passages contre les non-juifs ce qui abouti à la publication de pamphlets antisémites dont 
le plus célèbre est "Le Talmud démasqué", ce qui a valu à certaines époques des interdictions de 
publier le Talmud ou des formes de censures sur des passages estimés comme litigieux. Le traité qui 
peut faire polémique est en l'occurrence le traité Avodah Zarah (en hébreu : זרה עבודה  , qui peut se 
traduire par "culte étranger", et contenu dans l'ordre Nezikin) qui traite spécifiquement des relations 
avec les non-juifs et a souvent fait l'objet d'une lecture superficielle. Dans l'édition de 1580 du Talmud 
dit de "Bâle", le traité Avodah Zarah a été totalement censuré. En France, cela culminera en 1242 par 
l'affaire dite de la "Disputation de Paris" et la destruction par le buché de nombreux exemplaires du 
Talmud ainsi que d'autres ouvrages juifs. 

36 

https://lirelabiblehebraique.fr/les-courants-du-judaisme/
https://lirelabiblehebraique.fr/le-shabbat/
https://lirelabiblehebraique.fr/les-fetes-juives/
https://lirelabiblehebraique.fr/les-lois-de-purete-dans-le-judaisme/
https://lirelabiblehebraique.fr/la-cacherout-la-cuisine-juive/
https://lirelabiblehebraique.fr/la-cacherout-la-cuisine-juive/


Aujourd'hui, il n'y a pas une approche universelle dans le judaïsme à l'égard du Talmud, et les 
approches varient beaucoup en fonction du courant du judaïsme auquel on appartient (voir ici pour les 
courants du judaïsme). Pour les juifs les plus traditionalistes, la logique veut que la Loi Ecrite (la 
Torah) soit révélée depuis les débuts avec la Loi Orale. Par conséquent, le document est toujours 
considéré comme sacré et toujours d'actualité. Dans les courants plus libéraux ou réformés, le Talmud 
est souvent davantage abordé comme une oeuvre antique qui a certes son importante dans la culture 
juive mais doit être interprétée et comprise à l'aune de notre époque. 

Si le sujet du Talmud vous intéresse et que vous souhaitez aller plus loin, je vous recommande les 
deux ouvrages suivants : "Le Talmud" d'Abraham Cohen, et "Introduction au Talmud" d'Adin 
Steinsaltz. Il existe également des éditions en hébreu/français aux éditions ArtScroll si vous souhaitez 
approcher le texte plus directement. 

Conclusions 

Nous avons donc vu ici l'ensemble du Tanakh (ou Bible Hébraïque) grâce à un résumé de chacun des 
livres de ce que l'on appelle chez les chrétiens l'Ancien Testament. Nous avons vu le processus de 
constitution de ce livre, et nous avons ensuite découvert chacun des livres à l'aide d'un bref résumé. 
Nous avons également fait un récapitulatif des personnages importants du Tanakh, et nous avons 
également découvert brièvement le Talmud. Comme vous avez pu le constater, les écrits sont 
extrêmement denses et couvrent des thèmes très variés : poésie, récits édifiants, histoire, récits de 
conquête etc... C'est donc une véritable bibliothèque. Le tout forme pourtant un ensemble cohérent. 

 

 
 
 
 

37 

https://lirelabiblehebraique.fr/les-courants-du-judaisme/


 
 
 
 
LES FEMMES DE LA 
BIBLE HEBRAIQUE 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

38 



Le Tanakh (ְתָּנ״ָך ) (Bible hébraïque) ou Ancien Testament comprend de nombreux personnages 
féminins essentiels qui sont cependant relativement peu connus du grand public. On peut cependant 
citer à ce propos : Esther (אֶסְתֵּר ), Bethsabée (בַּת־שֶׁבַע), Miriam (ָמִרְים), Zipporah (צִפּוֹרָה), les épouses 
des Patriarches — Rebecca (רִבְקָה ), Sarah (שָׂרָה ), Léa (לֵאָה ) et Rachel (רָחֵל ) — Agar (הגר ) ou la 
prophétesse Déborah (דְּבוֹרָה)… Le L’idée de cet article est d’explorer leurs rôles et ce que leurs 
trajectoires personnelles révèlent sur la relation de la Bible hébraïque aux femmes. Bien sûr, de 
nombreuses femmes ne seront pas mentionnées dans cet article. L’objectif est de se concentrer sur des 
figures essentielles, connues du grand public. Toutes les citations bibliques sont tirées de la traduction 
Segond 21 de la Bible. 

Eve (חַוָּה) 

 

(Domaine public, via Wikimedia Commons) 

Sans doute la femme la plus célèbre de la Bible hébraïque et compagne du premier homme Adam 
 elle est restée associée dans l’inconscient collectif à l’image du péché originel dans le ,(אָדָם)
christianisme : la découverte du fruit défendu qui a causé la Chute au jardin d’Éden. La Bible 
hébraïque, cependant, offre une réalité bien plus nuancée que le portrait souvent admis de la Femme 
tentatrice. Le fait de manger le fruit défendu et d’en donner un morceau à Adam relève probablement 
davantage de la curiosité que d’une intention inconsciente de manquer à un engagement envers Dieu, 
comme on peut le voir au chapitre 3 de la Genèse ou « Au commencement » ou Bereshitoù la faute ne 
lui incombe pas uniquement puisque Adam a pleinement participé à cet acte : 

Or, le serpent était le plus rusé de tous les animaux que l’Éternel Dieu avait faits 
dans le monde. Il dit à la femme : « Dieu a-t-il réellement dit : “Vous ne mangerez 
aucun fruit des arbres du jardin” ? » La femme répondit au serpent : « Nous 
pouvons manger du fruit des arbres du jardin. Mais quant au fruit de l’arbre qui 
est au milieu du jardin, Dieu a dit : “Vous n’en mangerez pas et vous n’y toucherez 
pas, de peur de mourir.” » Le serpent dit à la femme : « Vous ne mourrez pas, car 
Dieu sait que le jour où vous en mangerez, vos yeux s’ouvriront et vous serez 
comme Dieu, connaissant le bien et le mal. » La femme vit que l’arbre portait du 
fruit bon à manger, agréable à la vue et désirable pour l’intelligence. Elle en prit et 
en mangea. Elle en donna aussi à son mari qui était avec elle, et il en mangea. 

39 



Adam, dans un acte de lâcheté, a blâmé Ève : 

L’Éternel Dieu dit : « Qui t’a appris que tu étais nu ? As-tu mangé de l’arbre dont 
je t’avais défendu de manger ? » L’homme répondit : « La femme que tu as mise à 
mes côtés m’a donné du fruit, et j’en ai mangé. » 

L’inconscient populaire n’a malheureusement retenu que le défaut d’Ève. Elle est à la fois essentielle 
comme figure fondatrice de l’humanité aux côtés d’Adam, et en même temps comme figure 
essentielle de l’inconscient collectif. Dans le domaine de l’art (et particulièrement de la peinture), elle 
est quasiment la seule figure biblique dont la représentation nue ait toujours fait consensus. 

Sarah (שָׂרָה ), Rebecca (רִבְקָה ), Léa (לֵאָה ) et Rachel (רָחֵל ) 

 

(Cameron, Julia Margaret, Domaine public, via Wikimedia Commons) 

Les épouses des patriarches ont toutes un point commun : la fertilité. Ce problème commun est à la 
fois une énigme et le fondement narratif des nombreuses histoires entre ces femmes et leurs maris 
respectifs. Elles soulèvent également des questions quant au fait que ces récits se déroulent à une 
époque où la maternité était essentielle, où la valeur des femmes se limitait parfois à leur simple 
capacité reproductive. Le fait qu’aucun patriarche n’ait jamais répudié ou abandonné son épouse 
officielle pour cette raison est frappant. Cet état de fait est reconnu dans d’anciens codes de droit tels 
que le Code d’Hammurabi, paragraphe 138 : 

Si un homme veut répudier sa femme qui ne lui a pas donné d’enfants, il lui 
donnera (tout l’argent) de son [cadeau nuptial], et restituera intégralement le 
cheriqtou [dot] qu’elle a apporté de son père, et il la répudiera. 

La Bible hébraïque présente un schéma récurrent chez ces femmes : un schéma constant autour de la 
fertilité initiale, des doutes et des problèmes que cela engendre pour elles et leurs couples, puis d’une 
« délivrance » divine menant à la réalisation de cet espoir tant attendu de maternité. Celles que l’on 
appelle aussi matriarches, au-delà de leur fertilité, sont avant tout des figures essentielles et 
indissociables de leurs maris ; elles les accompagnent partout et les suivent dans le cadre de la 
promesse répétée de Dieu aux patriarches dans la GenèseElles participent également aux tromperies 
organisées dans la Bible hébraïque, comme celles organisées par leurs maris respectifs pour passer en 
Égypte, comme Sarah se faisant passer pour la sœur d’Abraham (Avraham en hébreu : אַבְרָהָם) ou 
Rebecca organisant la tromperie pour que Jacob (Yakov en hébreu : ֹיעֲַקב) soit béni par son père Isaac, 
alors que le fils préféré de ce dernier était Ésaü (עשו). On peut aussi penser à la rivalité presque 
comique entre Léa et Rachel qui cherchent à savoir qui offrira le plus d’enfants à Jacob. Au-delà de ce 

40 



que nous dit la Bible hébraïque, les matriarches servent aussi de figures essentielles dans le monde 
juif comme exemples d’épouses dévouées à leur mari et à leur famille, la maternité tant désirée 
complétant le tableau. Ces femmes sont aussi représentatives de la communauté hébraïque naissante 
dont l’histoire est relatée dans la Bible hébraïque. 

Agar (הגר ) 

 

Agar — (Cecco Bravo, CC BY-SA 2.0 FR, via Wikimedia Commons) 

Agar est la concubine d’Abraham dont les histoires sont racontées dans le Livre de la Genèse. 
Incapable de concevoir un enfant avec sa femme Sarah (שָׂרָה), ce dernier conclut un accord avec leur 
servante Agar afin qu’elle couche avec Abraham pour leur donner un enfant. Ce fils sera Ismaël 
 que la Bible hébraïque transforme en ancêtre symbolique des tribus arabes. Le personnage (ישׁמעאל)
d’Agar, au-delà de la naissance d’Ismaël, permet d’illustrer un certain nombre de sujets spécifiques 
aux premiers Israélites tels que la Bible hébraïque nous les présente. L’existence même d’un 
arrangement entre Sarah, elle-même, et Abraham pour concevoir un enfant illustre les angoisses 
existentielles qui ont dû exister chez ces individus quant à leur besoin d’avoir une descendance et la 
place que la Bible hébraïque accorde à ce sujet. Un sujet qui transcende la simple continuité filiale, et 
qui exprime une angoisse universelle chez de nombreuses femmes quant à leur incapacité (réelle ou 
imaginée) à avoir un enfant. La répudiation étant courante dans les sociétés antiques, on peut 
également être surpris par cet arrangement, qui témoigne à la fois des inquiétudes de Sarah quant à sa 
fertilité et du fait qu’Abraham aurait pu accepter cet arrangement par amour pour sa femme et par 
désir d’avoir un fils. Pourquoi ne pas répudier Sarah pour prendre Agar ? 

Ce triptyque (Abraham, Sarah et Agar) nous renseigne également sur la manière dont la sexualité 
pouvait être vécue (ou du moins acceptée pour des raisons pratiques : avoir un enfant ici). Le fait que 
les auteurs de la Bible hébraïque abordent ce sujet sans hésitation témoigne, non pas de l’acceptation 
d’une sexualité débridée et sans limites (ce qui n’est pas le cas dans ce récit), mais de l’acceptation 
d’un fait humain profond et de modalités qui sont encore d’actualité. 

L’expulsion d’Agar et de son fils par Abraham est intéressante car elle illustre un manquement moral 
majeur de la part d’un personnage clé du judaïsme, et aussi des trois religions monothéistes. Un 
arrangement respectueux de la dignité de chacun ne pouvait-il pas être trouvé ? La Bible hébraïque 
nous apprend que le déclencheur de cette expulsion fut la rivalité croissante avec Sarah, ainsi que sa 
jalousie malsaine envers Agar. Il y a une profonde ironie dans cette histoire : celle qui l’avait initiée 
est alors dépassée par ce qui avait été initialement convenu. Agar, censée l’aider à réaliser son rêve 
d’enfant avec Abraham, devient la preuve de sa propre fertilité. Tout doute qui aurait pu subsister 
jusque-là n’existe plus. L’inquiétude de Sarah quant au risque que son fils Isaac (en hébreu : Yitzhak), 

41 



qu’elle venait de mettre au monde après une si longue attente et une si longue fécondité, soit 
désavantagé au profit d’Ismaël, est sans doute la conclusion logique de cette situation, qui a dû 
engendrer de nombreuses tensions au sein du clan, plutôt que la cause première. Mais la décision 
finale appartient à Abraham. C’est lui qui prononce l’édit, abandonnant Agar et son fils à un sort 
incertain afin de préserver son mariage et, sans doute, les conventions sociales après la naissance 
d’Isaac. Même si Dieu a voulu rassurer Abraham sur ses inquiétudes à ce sujet au chapitre 21 de la 
Genèse: 

Cette parole déplut grandement à Abraham, car il était son fils. Mais Dieu dit à 
Abraham : « Ne sois pas contrarié à cause de l’enfant et de ton esclave. Écoute tout 
ce que Sara te dira, car tu auras une descendance par Isaac. Je ferai aussi du fils de 
l’esclave une nation, car il est ta descendance. » 

La fin heureuse qui suit (à savoir le sauvetage d’Agar et de son fils dans le désert, mourants de soif, 
par un mystérieux messager) nous rappelle que Dieu non seulement n’oublie pas sa création, mais 
qu’il peut aussi agir là où les humains perdent de vue leurs valeurs fondamentales. C’est ce que nous 
disent les auteurs de la Bible hébraïque, toujours au chapitre 21 de Genèse: 

Abraham se leva de bon matin, prit du pain et une outre d’eau, qu’il donna à Agar 
et mit sur son épaule. Il lui donna aussi l’enfant et la renvoya. Elle partit et se 
perdit dans le désert de Beer-Shéba. Lorsque l’eau de l’outre fut épuisée, elle laissa 
l’enfant sous un buisson et s’assit en face de lui, à une portée d’arc de distance, car 
elle se disait : « Je ne veux pas que mon enfant meure ! » Elle s’assit donc en face de 
lui et pleura à chaudes larmes. Dieu entendit le cri de l’enfant. L’ange de Dieu 
appela Agar du ciel et dit : « Qu’as-tu, Agar ? N’aie pas peur, car Dieu a entendu le 
cri de l’enfant là où il est. » « Lève-toi, prends l’enfant et tiens-lui la main, car je 
ferai de lui une grande nation. » Dieu lui ouvrit les yeux, et elle vit un puits. Elle 
alla remplir l’outre d’eau et donna à boire à l’enfant. Dieu était avec l’enfant. Il 
grandit et vécut dans le désert et devint un archer expert. Il s’installa dans le désert 
de Paran, et sa mère prit pour lui une épouse égyptienne. 

Miriam (ָמִרְים) 

 

Miriam — (Anselm Feuerbach, Domaine public, via Wikimedia Commons) 

42 



Celle qui est considérée comme la sœur de Moïse (Moshé en hébreu : משֶֹׁה) est une figure féminine 
importante dans les événements de l’Exode ou « Noms » ou Shemot (Noms) et les livres suivants. Bien 
qu’il existe aujourd’hui des débats sur la place des femmes dans le judaïsme et particulièrement à la 
synagogue, le récit biblique comprend un passage où les femmes chantent leur enthousiasme suite à la 
sortie d’Égypte devant le peuple israélite (hommes et femmes) avec ce qu’on appelle le Chant de la 
Mer au chapitre 15 d’Exode: 

Alors Miriam, la prophétesse, sœur d’Aaron, prit un tambourin à la main, et toutes 
les femmes sortirent après elle avec des tambourins et des danses. Miriam répondit 
aux Israélites : « Chantez à l’Éternel, car il a glorieusement triomphé ; il a jeté à la 
mer le cheval et son cavalier. » 

Elle incarne également un peu plus tard la rébellion contre Moïse, plus particulièrement au chapitre 12 
des Nombres ou « Dans le désert » ou Bamidbar: 

Marie et Aaron parlèrent contre Moïse à cause de la femme éthiopienne qu’il avait 
épousée. Car il avait épousé une femme éthiopienne. Ils dirent : « L’Éternel 
parle-t-il seulement par Moïse ? Ne parle-t-il pas aussi par nous ? » L’Éternel les 
entendit. Or, Moïse était un homme très humble, plus humble que tous les hommes 
de la terre. 

L’inclusion par les auteurs de la Bible hébraïque d’une figure féminine israélite rebelle mais 
essentielle comme Myriam, directement liée à Moïse, répond probablement au besoin ressenti par les 
auteurs de renforcer le lien entre Moïse et le peuple hébreu grâce à un contexte familial renforcé. 
L’inclusion de ce contexte familial de Moïse est parfois considérée aujourd’hui comme un ajout 
ultérieur lors de la composition de la Bible hébraïque. Le fait est que le nom de Moïse est un 
patronyme d’origine égyptienne, ce qui soulève des questions sur les racines et les origines exactes de 
cette figure centrale du judaïsme. Il est à noter que dans le chapitre 2 d’Exode, sa mère ne lui donne 
même pas de nom : 

Un homme de la famille de Lévi épousa une Lévite. La femme devint enceinte et 
donna naissance à un fils. Voyant qu’il était un homme de valeur, elle le cacha 
pendant trois mois. Ne pouvant plus le cacher, elle prit un panier d’osier et 
l’enduisit de goudron et de poix. Elle y plaça l’enfant et le déposa parmi les 
roseaux, au bord du fleuve. La sœur de l’enfant se tenait à quelque distance pour 
voir ce qui allait lui arriver. 

Le nom Moïse vient probablement d’un mot égyptien représenté par le hiéroglyphe � qui signifie « 
donner naissance ». Étonnamment, toujours dans le chapitre 2 d’Exode, son nom n’est révélé au 
lecteur qu’après son sauvetage par la princesse égyptienne : 

La fille de Pharaon descendit se baigner au fleuve, tandis que ses servantes se 
promenaient le long de celui-ci. Elle aperçut le coffre parmi les roseaux et envoya 
sa servante le chercher. Lorsqu’elle l’ouvrit, elle vit l’enfant : c’était un petit 
garçon qui pleurait. Prise de pitié, elle dit : « C’est un fils des Hébreux. » La sœur 
de l’enfant dit à la fille de Pharaon : « Veux-tu que j’aille te chercher une nourrice 
parmi les Hébreuses pour qu’elle allaite cet enfant pour toi ? » « Va », répondit la 
fille de Pharaon. La jeune fille alla donc chercher la mère de l’enfant. La fille de 

43 



Pharaon lui dit : « Prends cet enfant et allaite-le pour moi ; je te donnerai ton 
salaire. » La femme prit l’enfant et l’allaita. Lorsqu’il fut plus grand, elle l’amena à 
la fille de Pharaon, et il devint son fils. Elle l’appela Moïse, « car », dit-elle, « je l’ai 
tiré de l’eau ». 

L’histoire de Moïse, quelle que soit son historicité, et par extension son cercle familial décrit par les 
auteurs de la Bible hébraïque, est donc sans doute plus complexe qu’il n’y paraît. 

Séphora — Tsippora (צִפּוֹרָה) 

 

Séphora — (Sandro Botticelli, Domaine public, via Wikimedia Commons) 

L’épouse de Moïse est un mystère dans la Bible hébraïque. Les rares présences de Séphora (son 
mariage avec Moïse, son désaccord avec lui lors du retour de Moïse en Égypte et son arrivée au camp 
dans le désert) suscitent la réflexion, car elles sont entourées d’un silence impressionnant. La seule 
fois où la Bible hébraïque décrit une interaction verbale entre Séphora et Moïse se trouve dans le 
Livre de l’Exode chapitre 4 : 

Pendant qu’ils étaient en chemin, au lieu où ils passaient la nuit, l’Éternel attaqua 
Moïse et chercha à le tuer. Séphora prit une pierre tranchante, coupa le prépuce de 
son fils et le jeta aux pieds de Moïse, en disant : « Tu es pour moi un époux de sang 
! » Et l’Éternel le quitta. À ce moment-là, elle dit : « Époux de sang ! » à cause de la 
circoncision. 

Ceci est suivi par le retour de Séphora chez son père. Ce passage pourrait-il évoquer un rôle religieux 
important de Séphora que les auteurs de la Bible hébraïque n’ont pas développé, ou un fragment d’une 
histoire plus complexe aujourd’hui perdue ? La fin de la vie de Séphora n’est même pas mentionnée. 
L’origine madianite de Séphora aurait-elle pu entrer en conflit avec le récit de Moïse sur la formation 
d’une identité nationale et spirituelle ? Le seul passage qui aborde le sujet est celui, extrêmement 
ambigu, du chapitre 12 des Nombres: 

Marie et Aaron parlèrent contre Moïse à cause de la femme éthiopienne qu’il avait 
épousée. Car il avait épousé une femme éthiopienne. 

Ce passage fait encore l’objet de nombreux débats : s’agit-il de Tzippora ou d’une autre femme ? Ces 
absences et silences troublants concernant l’épouse du plus important prophète de la Bible hébraïque 
laissent la porte ouverte à de nombreuses interprétations. Une simple « économie narrative » ne suffit 

44 



pas à expliquer ce problème, même si la vie de Tzippora est effectivement secondaire par rapport à 
celle de Moïse dans le récit biblique. Bien que la Bible hébraïque ne soit pas un personnage historique 
au sens moderne du terme, elle n’en demeure pas moins l’histoire du peuple hébreu. On pourrait donc 
se demander si évoquer la nature des véritables problèmes entre Moïse et sa femme aurait pu éclairer 
un aspect problématique de la vie de Moïse. Quelque chose de plus problématique que les problèmes 
relationnels entre les patriarches et leurs épouses, par exemple. Leur violent désaccord lors du passage 
ambigu relatif à la circoncision pourrait pencher dans ce sens. Le fait que le retour de Séphora auprès 
de Moïse ait été provoqué par son beau-père, Jéthro (Yitro en hébreu : ֹיתְִרו),     témoigne également d’un 
certain manque de spontanéité de la part de Moïse dans la recherche de sa femme. 

Déborah (דְּבוֹרָה) 

 

Déborah — (Gustave Doré, domaine public, via Wikimedia Commons) 

Déborah est l’une des rares figures féminines de la Bible hébraïque à avoir la possibilité d’exercer un 
pouvoir militaire et politique sur les Israélites. Ses aventures sont décrites dans le Livre des Juges ou 
Shoftim. Cette partie du récit de l’ère troublée des Hébreux avec l’avènement de la royauté illustre une 
forme d’ironie dans le contexte d’une société profondément ancrée dans les valeurs patriarcales. C’est 
une femme qui ordonne à un homme (Barak : בָּרָק) de lever une armée pour vaincre les ennemis des 
Israélites. Mais surtout, elle prophétise qu’il ne tuera pas personnellement l’ennemi des Israélites (le 
général Sisera : סיסרא), mais que ce sera l’œuvre d’une femme en la personne de Yaël (יעֵָל). C’est ce 
que nous disent les auteurs de la Bible hébraïque au chapitre 4 du Livre des Juges: 

En ce temps-là, Débora, une prophétesse mariée à un homme nommé Lappidoth, 
était juge en Israël. Elle était assise sous le palmier de Débora, entre Rama et 
Béthel, dans la région montagneuse d’Éphraïm, et les Israélites montaient vers elle 
pour rendre un jugement. Elle appela Barak, fils d’Abinoam, de Kédesh-Nephtali, 
et lui dit : « L’Éternel, le Dieu d’Israël, t’a donné cet ordre : Va, prends avec toi dix 
mille hommes des tribus de Nephtali et de Zabulon, au mont Thabor. J’attirerai 
vers toi Sisera, chef de l’armée de Jabin, avec ses chars et ses troupes, au torrent de 
Kison, et je le livrerai entre tes mains. » Barak dit à Débora : « Si tu viens avec moi, 
j’irai. » Mais si tu ne viens pas avec moi, je n’irai pas. Elle répondit : « Alors j’irai 

45 



avec toi, mais tu n’auras aucune gloire sur le chemin que tu prends, car l’Éternel 
livrera Sisera entre les mains d’une femme. » Débora se leva donc et partit avec 
Barak pour Kédesh. Barak convoqua les tribus de Zabulon et de Nephtali à Kédesh 
; dix mille hommes le suivirent, et Débora partit avec lui. 

Bien que ce renversement des rôles soit largement minoritaire dans le corpus de la Bible hébraïque, où 
ce sont les personnages masculins qui accomplissent les hauts faits, l’inclusion de ce récit devrait nous 
faire réfléchir sur la capacité des auteurs de la Bible hébraïque à avoir composé un récit en totale 
opposition aux valeurs traditionnelles de leur époque. Comme Miriam, elle chante elle aussi avec 
l’accompagnement d’un homme, dans son célèbre hymne du chapitre 5 des Juges : 

Ce jour-là, Débora chanta ce cantique avec Barak, fils d’Abinoam : 

Des gardes sont venus pour guider le peuple d’Israël, et le peuple s’est préparé au 
combat. Bénissez l’Éternel pour cela ! 

« Écoutez, rois ! Prêtez l’oreille, princes ! Je chanterai, oui, je chanterai à l’Éternel, 
je chanterai à l’Éternel, le Dieu d’Israël. » 

Ruth (רוּת) 

 

Ruth — (Julius Schnorr von Carolsfeld, domaine public, via Wikimedia Commons) 

Personnage du livre du même nom, Ruth est ce que l’on pourrait appeler la convertie par excellence. 
Une femme sans attaches avec les Israélites qui adopte le judaïsme comme religion par amour. C’est 
de cette étrangère, ensuite convertie au judaïsme, que naît le roi David. L’histoire de Ruth est parfois 
interprétée avec une perspective très contemporaine. Tout d’abord, le livre de Ruth est parfois 
interprété comme le portrait d’une femme relativement indépendante qui gagne le fruit de son travail 
en glanant seule dans les champs, exerçant ainsi un droit prescrit dans la Bible hébraïque elle-même 
au chapitre 23 du Lévitique ou « Et il appela » ou Vayiqra (ויקרא) : 

Quand vous ferez la moisson dans votre pays, vous ne moissonnerez pas les bords 
de votre champ et vous ne ramasserez pas ce qui reste à glaner. Vous les laisserez 
au pauvre et à l’étranger. Je suis l’Éternel, votre Dieu. 

46 



Ce qui la conduira à rencontrer son futur mari, Boaz (בעז). Cette évidente valorisation du travail est 
également interprétée aujourd’hui comme une forme d’ode à la dignité des individus par le travail, 
aussi simple soit-il. Le thème agricole, très présent, contribue sans doute aussi à la grande popularité 
du récit malgré sa brièveté. Dans le contexte des débats récents sur la nature des conversions au 
judaïsme (notamment entre mouvements orthodoxes et libéraux), l’histoire de Ruth est intéressante 
car elle se place au-dessus des normes conventionnelles qui valideraient telle ou telle conversion, pour 
nous intéresser à une authentique profession de foi. 

Bat-Seba (בַּת־שֶׁבַע) ou Bethsabée 

 

Bethsabée — (Artemisia Gentileschi, domaine public, via Wikimedia Commons) 

Bethsabée pourrait être, contrairement à Ève dans l’inconscient collectif, la figure de la Tentatrice. Par 
quel pouvoir cette femme a-t-elle fait de David (en hébreu דָּוִד, la figure royale exemplaire dans 
l’inconscient collectif du judaïsme), un homme coupable d’une faute morale inexcusable : faire tuer 
un autre homme pour lui prendre sa femme ? David désire tellement Bethsabée qu’il finit par tuer son 
mari en l’envoyant au front sur le champ de bataille. Le châtiment divin ne se fait pas attendre : Dieu 
décide que l’enfant né de cette union est condamné à mort. Malgré les tentatives de David pour 
obtenir le pardon divin, l’enfant mourra. Le prochain enfant à naître de leur union sera le dernier 
grand roi du royaume uni d’Israël : Salomon (Shlomo en hébreu : ֹשְׁלֹמה). Bien que très en arrière-plan 
de la Bible hébraïque, le personnage de Bethsabée reste très présent dans l’imaginaire collectif. Il faut 
cependant noter son influence décisive dans l’accession de son fils Salomon au trône au chapitre 1 des 
Rois ou Melakhim: 

Nathan dit alors à Bath-Shéba, mère de Salomon : « N’as-tu pas appris 
qu’Adonija, fils de Haggith, est devenu roi, sans que notre seigneur David ne le 
sache ? Va, je vais te donner un conseil pour que tu sauves ta vie et celle de ton fils 
Salomon. Va, va trouver le roi David et dis-lui : “Mon seigneur le roi, ne m’as-tu 
pas juré, à moi, ton serviteur, que mon fils Salomon régnerait après toi et 
s’assiérait sur ton trône ? Pourquoi donc Adonija est-il devenu roi ? Tu seras 
encore là à parler avec le roi quand j’arriverai après toi, et j’achèverai tes paroles.” 
Bath-Shéba se rendit dans les appartements du roi. Il était très vieux, et Abishag, la 
Sunamite, le servait. Bath-Shéba se prosterna et se prosterna devant le roi. Le roi 
lui dit : « Qu’y a-t-il ? » Elle lui répondit : « Mon seigneur, tu as juré à ta servante 
par l’Éternel ton Dieu que mon fils Salomon régnerait après toi et s’assiérait sur 

47 



ton trône. Et maintenant, mon seigneur le roi, Adonija est devenu roi, sans que tu 
le saches. Il a sacrifié des bœufs, des veaux gras et des moutons en grande quantité, 
et a invité tous les fils du roi, ainsi qu’Abiathar le prêtre et Joab, le chef de l’armée, 
mais il n’a pas invité ton serviteur Salomon. Mon seigneur le roi, tout Israël a les 
yeux fixés sur toi pour leur dire qui s’assiéra sur ton trône après toi. » Sinon, 
lorsque mon seigneur le roi se couchera avec ses ancêtres, mon fils Salomon et moi 
serons traités comme des coupables. 

Un geste qui contraste avec son effacement dans les parties précédentes. Comme Ève, mais pour des 
raisons différentes, Bethsabée est souvent représentée nue dans les œuvres d’art, pour des raisons 
évidentes liées à la sensualité de sa personne et à sa relation avec David. 

Esther (אֶסְתֵּר ) 

 

Esther — (Giuseppe De Sanctis, domaine public, via Wikimedia Commons) 

Pour conclure sur ces portraits de femmes de la Bible hébraïque, il est également intéressant 
d’évoquer le cas d’Esther. Cette fois, le livre nous transporte à l’époque de la Perse. Dans le livre du 
même nom, une chose frappe le lecteur : l’absence totale de toute mention de Dieu. De même, le fait 
que ce soit une femme, en la personne d’Esther, qui sauve tout le peuple hébreu par sa beauté et son 
influence auprès du roi Assuérus. Comme Débora un peu plus tôt à l’époque deJugesqui a délivré le 
peuple hébreu de son oppresseur, cette fois par des méthodes différentes. L’arc narratif développé 
dans le livre d’Esther est peut-être l’un des plus intéressants de la Bible hébraïque concernant une 
femme : d’une simple jeune femme passive mise à la disposition du roi de Perse, elle se transforme en 
une figure active et déterminée pour la protection de son peuple. Loin de se contenter de sa beauté, 
Esther utilise l’intrigue et sa compréhension des rouages   de la cour perse pour déjouer le complot. Le 
texte contient une certaine ironie : c’est une femme qui déjoue le complot, mais le début du récit nous 

48 



apprend que si Esther est devenue la favorite du roi de Perse, c’est principalement parce que sa propre 
femme a refusé d’obéir à ses exigences en public. Le chapitre 1 du livre d’Esther nous apprend que : 

Le septième jour, le roi Assuérus, ivre de vin, ordonna à Mehuman, Biztha, 
Harbona, Bigtha, Abagtha, Zéthar et Carcas, ses sept eunuques, de lui amener la 
reine Vasthi, coiffée de la couronne royale, afin de montrer sa beauté au peuple et 
aux princes. C’était une femme vraiment belle. Cependant, la reine Vasthi refusa 
de venir lorsque les eunuques lui apportèrent le message du roi. Le roi fut très 
irrité et s’irrita. 

Pour nous amener à la fin du livre vers un tout autre rapport de force dans le chapitre 10 du livre : 

Esther poursuivit sa supplication devant le roi. Elle tomba à ses pieds en pleurant 
et le supplia de déjouer la méchanceté d’Haman l’Agaguite et ses complots contre 
les Juifs. Le roi lui tendit le sceptre d’or. Puis elle se leva et se tint devant lui et dit : 
« Si cela te semble bon, roi, et si j’ai trouvé grâce à tes yeux, et si cela te semble 
juste et si je te suis agréable, qu’il soit écrit d’annuler les lettres qu’Haman 
l’Agaguite, fils d’Hammedatha, a écrites pour détruire les Juifs qui sont dans 
toutes les provinces du roi. Comment pourrais-je supporter de voir le malheur qui 
s’abattra sur mon peuple et la destruction de ma famille ? » Le roi Assuérus dit à la 
reine Esther et au Juif Mardochée : « J’ai déjà donné les biens d’Haman à Esther, 
et lui-même a été pendu à une potence pour avoir tenté de porter la main sur les 
Juifs. Maintenant, écrivez ce que vous voulez concernant les Juifs ! Faites-le au 
nom du roi et apposez le sceau royal sur vos lettres ! En effet, un document écrit au 
nom du roi et portant le sceau royal est irrévocable. » 

Le rouleau d’Esther est célébré chaque année avec la fête de Pourim dans les communautés juives. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

49 



 

 

 

 
 

 
FIGURES 
MYSTIQUES DE LA 
BIBLE HEBRAIQUE 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

50 



Le Tanakh (ְתָּנ״ָך) (Bible hébraïque) ou Ancien Testament comporte de nombreux personnages 
féminins et masculins essentiels à la progression du récit, mais aussi vecteurs de valeurs dans le 
judaïsme (et dans une moindre mesure dans le christianisme). On peut toutefois citer à ce propos : 
Esther (אֶסְתֵּר).), Bat-Seba (בַּת־שֶׁבַע) ou encore des matriarches (Rebecca (רִבְקָה ), Sarah (שָׂרָה ), Léa (לֵאָה ) 
pour les femmes ; ou encore Adam (אָדָם), des patriarches (Abraham ou Avraham אַבְרָהָם, Isaac ou 
Yitzhak יצְִחָק, Jacob ou Yakov en hébreu ֹיעֲַקב) ou encore David (דָּוִד)… Mais il y a aussi d’autres 
personnes qui laissent les chercheurs, mais sans doute aussi les lecteurs/croyants, pensifs en raison de 
l’absence de détails notables et de liens avec le reste du Histoire. L’idée est de découvrir ces 
personnages et d’explorer le peu d’informations dont nous disposons à leur sujet. Toutes les citations 
bibliques sont tirées de la traduction de la Bible connue sous le nom de Segond 21. 

Melchizedek (מלכי־צדק ) 

 

(Dieric Bouts, Domaine public, via Wikimedia Commons) 

Melchisédek est un personnage extrêmement mystérieux, car ses origines, son rôle et sa stature restent 
difficiles à déterminer. Le texte biblique ne le mentionne que deux fois. Tout d’abord, dans le Livre de 
la Genèse au chapitre 14 : 

Melchisédek, roi de Salem, apporta du pain et du vin. Il était prêtre du Dieu 
Très-Haut. Il bénit Abram en disant : « Béni soit Abram par le Dieu Très-Haut, 
maître du ciel et de la terre ! Béni soit le Dieu Très-Haut qui a livré tes ennemis 
entre tes mains ! » Abram lui donna la dîme de tout. 

Un texte considéré par certains chercheurs comme un ajout potentiellement déconnecté du récit 
original. Ce texte se trouve entre les deux autres textes suivants, au chapitre 14 du même livre : 

Quand Abram revint de sa victoire sur Kedorlaomer et les rois qui étaient ses 
alliés, le roi de Sodome sortit à sa rencontre dans la vallée de Shavé, c’est-à-dire la 
vallée du roi. 

Le roi de Sodome dit à Abram : « Donne-moi le peuple et prends les richesses pour 
toi. » Abram répondit au roi de Sodome : « Je jure, la main levée, devant l’Éternel, 
le Dieu Très-Haut, maître du ciel et de la terre, que je ne prendrai rien de ce qui est 
à toi, pas même un fil ou une courroie de sandale, afin que tu ne dises pas : “J’ai 

51 



enrichi Abram.” Je ne prendrai rien d’autre que ce qu’ont mangé les jeunes gens et 
la part des hommes qui étaient avec moi, Aner, Eshcol et Mamré. Ils prendront leur 
part. » 

Le passage mentionnant Melchisédek s’intègre donc étrangement dans un texte décrivant une 
rencontre entre Abraham (אַבְרָהָם) et le roi de Sodome (jamais nommé). La deuxième mention de 
Melchisédek se trouve dans les livres des Psaumes ou Tehillim numéro 110 : 

Le Seigneur l’a juré et il ne reviendra pas : « Tu es prêtre pour toujours, selon 
l’ordre de Melchisédek. » 

Mais peut-être encore plus curieux est le grand nombre de mentions de Melchisédek dans le Nouveau 
Testament, et plus particulièrement dans Épître aux Hébreux au chapitre 7 : 

Ce Melchisédek était roi de Salem et prêtre du Dieu Très-Haut. Il rencontra 
Abraham alors qu’il revenait de la défaite des rois et le bénit, et Abraham lui 
donna la dîme de tout. Selon l’interprétation de son nom, Melchisédek est d’abord 
roi de justice ; ensuite il est roi de Salem, c’est-à-dire roi de paix. Ni père ni mère, 
ni généalogie, ni commencement de jours ni fin de vie ne lui sont connus ; mais, 
rendu semblable au Fils de Dieu, il demeure prêtre pour toujours. 

Remarquez la grandeur de cet homme, puisque le patriarche Abraham lui a donné 
la dîme de son butin. Selon la loi, ceux des descendants de Lévi qui exercent la 
fonction sacerdotale ont pour ordre de prélever la dîme sur le peuple, c’est-à-dire 
sur leurs frères, qui descendent néanmoins d’Abraham. Or, Melchisédek, bien que 
non mentionné dans leur généalogie, préleva la dîme sur Abraham et bénit celui 
qui avait les promesses. Or, c’est indéniablement l’inférieur qui est béni par le 
supérieur. De plus, dans le cas des descendants de Lévi, ceux qui perçoivent la dîme 
sont des mortels, tandis que dans le cas de Melchisédek, il s’agit de quelqu’un dont 
la vie est attestée. De plus, Lévi, qui perçoit la dîme, l’a, pour ainsi dire, également 
payée par Abraham. Il était en effet encore dans les reins de son ancêtre lorsque 
Melchisédek alla à la rencontre d’Abraham. 

Si donc la perfection avait été possible grâce au ministère des prêtres 
lévitiques — car c’est sur eux que repose la loi donnée au peuple — était-il encore 
nécessaire qu’un autre prêtre surgisse, établi selon l’ordre de Melchisédek, et qu’il 
soit présenté comme n’étant pas établi selon l’ordre d’Aaron ? Puisque la fonction 
de prêtre a été changée, il faut aussi qu’il y ait un changement de loi. Car celui dont 
il est question dans les passages cités appartient à une autre tribu, dont aucun 
membre n’assurait le service de l’autel. En effet, il est parfaitement clair que notre 
Seigneur est venu de Juda, une tribu dont Moïse n’a pas du tout mentionné la 
fonction de prêtre. Cela est encore plus évident lorsque cet autre prêtre qui surgit 
est comme Melchisédek, établi non selon un principe de descendance prescrit par la 
loi, mais selon la puissance d’une vie impérissable. En effet, ce témoignage lui est 
rendu : Tu es prêtre pour toujours selon l’ordre de Melchisédek. Il y a donc un 
démantèlement de l’ancienne règle en raison de son impuissance et de sa futilité, 
puisque la loi n’a rien amené à la perfection. Mais, d’autre part, il y a 

52 



l’introduction d’une meilleure espérance, par laquelle nous nous approchons de 
Dieu. 

Cela ne s’est pas fait sans serment. Car, tandis que les Lévites sont devenus prêtres 
sans serment, Jésus est devenu prêtre par le serment juré de Dieu, qui lui a dit : Le 
Seigneur l’a juré, et il ne se rétractera pas : “Tu es prêtre pour toujours [à la 
manière de Melchisédek].” Jésus est donc le garant d’une alliance bien meilleure. 

Certains chrétiens ont parfois considéré Melchisédek comme une sorte d’archétype de Jésus. 
Cependant, ni la Bible hébraïque (ou Ancien Testament) ni le Nouveau Testament ne nous apportent 
de réponses définitives à ce sujet. 

Nephilim (נפְִילִים) 

 

(Jérôme Bosch, Domaine public, via Wikimedia Commons) 

Ces figures mystérieuses, parfois comparées à des géants, sont très rarement décrites dans la Bible 
hébraïque. On ne trouve que deux apparitions de « géants » dans le texte biblique. La première se 
trouve dans la Genèse au chapitre 6 : 

Il y avait des géants sur terre à cette époque. Il en fut de même après que les fils de 
Dieu eurent eu des rapports avec les filles des hommes et qu’elles leur eurent donné 
des enfants. Ce furent les héros célèbres de l’Antiquité. 

Puis dans le livre des Nombres après le retour du groupe après avoir visité Canaan pour voir à quoi 
ressemblait le pays : 

Caleb fit taire le peuple qui murmurait contre Moïse. Il dit : « Montons, prenons le 
pays, et nous y serons victorieux. » Mais les hommes qui étaient avec lui dirent : « 
Nous ne pouvons pas monter contre ce peuple, car il est plus fort que nous. » Et ils 
parlèrent en mal du pays qu’ils avaient exploré aux Israélites. Ils dirent : « Le pays 
que nous avons parcouru pour explorer est un pays qui dévore ses habitants. Tous 
ceux que nous y avons vus étaient des hommes de haute taille. Nous y avons vu les 

53 



géants, les descendants d’Anak, issus des géants. Nous étions comme des sauterelles 
à nos yeux et aux leurs. » 

La question des géants passionne et intrigue l’imaginaire collectif, notamment quant à la possibilité de 
leur existence réelle. Le texte biblique en mentionne d’autres. On peut citer Og (עוֹג) et sans doute le 
plus connu, Goliath (ָגָּלְית). Cependant, aucun de ces géants après l’épisode du Déluge ne semble avoir 
de lien avec les Nephilim. 

Enoch (ְחֲנוֹך ) 

 

(Enchaîné, domaine public, via Wikimedia Commons) 

Il est l’un des nombreux patriarches antédiluviens (au sens d’avant l’épisode du Déluge biblique) 
mentionnés dans la longue chronologie des successeurs d’Adam (אָדָם) au chapitre 5 de la Genèse: 

Voici le livre de l’histoire d’Adam. Lorsque Dieu créa l’homme, il le fit à sa 
ressemblance. Il les créa homme et femme et les bénit. Il les appela êtres humains 
lors de leur création. 

À l’âge de 130 ans, Adam eut un fils à sa ressemblance, à son image, et il le nomma 
Seth. Adam vécut 800 ans après la naissance de Seth et eut des fils et des filles. 
Adam vécut 930 ans en tout, puis il mourut. 

À l’âge de 105 ans, Seth engendra Énosh. Seth vécut 807 ans après la naissance 
d’Énosh et eut des fils et des filles. Il vécut 912 ans au total, puis mourut. 

À l’âge de 90 ans, Enosh engendra Kenan. Il vécut 815 ans après la naissance de 
Kenan et engendra des fils et des filles. Il vécut 905 ans au total, puis mourut. 

À l’âge de 70 ans, Kenan engendra Mahalaleel. Il vécut 840 ans après la naissance 
de Mahalaleel et eut des fils et des filles. Il vécut 910 ans au total, puis mourut. 

À l’âge de 65 ans, Mahalaleel engendra Jared. Mahalaleel vécut 830 ans après la 
naissance de Jared et engendra des fils et des filles. Mahalaleel vécut 895 ans au 
total, puis mourut. 

54 



À l’âge de 162 ans, Jared engendra Hénoch. Jared vécut 800 ans après la naissance 
d’Hénoch et engendra des fils et des filles. Jared vécut 962 ans au total, puis 
mourut. 

À l’âge de 65 ans, Hénoch eut un fils, Mathusalem. Après sa naissance, Hénoch 
marcha avec Dieu pendant 300 ans, et il eut des fils et des filles. Il vécut 365 ans. 
Hénoch marcha avec Dieu, puis il disparut, car Dieu l’avait enlevé. 

À l’âge de 187 ans, Mathusalem engendra Lémec. Mathusalem vécut 782 ans après 
la naissance de Lémec et eut des fils et des filles. Mathusalem vécut 969 ans en tout, 
puis mourut. 

À l’âge de 182 ans, Lamech eut un fils. Il le nomma Noé, en disant : « Celui-ci nous 
consolera de notre travail et du travail pénible que nous avons fait à ce pays, car 
l’Éternel l’a maudit. » Lamech vécut 595 ans après la naissance de Noé et eut des 
fils et des filles. Il vécut 777 ans en tout, puis mourut. 

Noé avait 500 ans lorsqu’il eut Sem, Cham et Japhet. 

Mais ce qui est étrange pour les lecteurs attentifs, c’est cette nouvelle insérée dans le texte : 

À l’âge de 65 ans, Hénoch eut un fils, Mathusalem. Après sa naissance, Hénoch 
marcha avec Dieu pendant 300 ans, et il eut des fils et des filles. Il vécut 365 ans. 
Hénoch marcha avec Dieu, puis il disparut, car Dieu l’avait enlevé. 

Le texte s’arrête là : sans explication ni raison. Le passage semble totalement impromptu et presque 
inséré là sans raison. Comme pour la femme de Caïn, il n’existe aucune explication incontestable pour 
expliquer ce mystère. Pourtant, le personnage d’Hénoch, étonnamment et malgré la brièveté du récit, a 
donné lieu à une importante littérature apocryphe. De nombreux textes portant son nom, ou se 
réclamant de lui, traitent pour la plupart de géants bibliques. Le plus important de ces livres est ce 
qu’on appelle “Énoch éthiopien” : un texte considéré comme sacré et canonique par les églises 
chrétiennes orthodoxes éthiopiennes. 

Femme de Caïn (קין) 

 

(Ephraim Moses Lilien, Domaine public, via Wikimedia Commons) 

55 



Tout le monde connaît l’histoire du meurtre d’Abel par son frère Caïn, une rivalité, nous dit le texte 
biblique, née de la non-reconnaissance de l’offrande de Caïn à Dieu et de la reconnaissance de celle 
de son frère Abel (הֶבֶל) relatée au chapitre 4 de la Genèse: 

Au bout d’un moment, Caïn apporta à l’Éternel une offrande des produits de la 
terre. Abel apporta aussi des premiers-nés de son troupeau et de leur graisse. 
L’Éternel accueillit favorablement Abel et son offrande, mais pas Caïn et son 
offrande. Caïn était très en colère et son visage était sombre. L’Éternel dit à Caïn : 
« Pourquoi es-tu en colère et sombre ? Si tu fais le bien, tu te relèveras 
certainement. Mais si tu fais le mal, le péché est à la porte et il te convoite, mais tu 
devras dominer sur lui. » 

Mais Caïn dit à son frère Abel : « Sortons aux champs. » Et comme ils étaient aux 
champs, Caïn le frappa et le tua. 

Ensuite, Caïn prend femme et se marie, toujours au chapitre 4 de la Genèse. C’est cette rencontre qui 
a soulevé, et soulève encore, de nombreuses questions chez de nombreux lecteurs et exégètes : 

Caïn eut des relations conjugales avec sa femme. Elle tomba enceinte et donna 
naissance à Hénoch. 

Normalement, à ce stade, toute l’humanité descend logiquement d’Adam (אָדָם) et d’Ève (חַוָּה). La 
Bible Hébraïque ne nous dit que ceci, au tout début du chapitre 4 : 

Adam a eu des relations conjugales avec sa femme Ève. Elle est tombée enceinte et 
a donné naissance à Caïn. Elle a dit : « J’ai donné naissance à un homme avec 
l’aide du Seigneur. » Elle a également donné naissance à Abel, le frère de Caïn. 
Abel était berger et Caïn était cultivateur. 

La naissance d’autres enfants n’est mentionnée que bien plus tard dans le chapitre 5 : 

À l’âge de 130 ans, Adam eut un fils à sa ressemblance, à son image, et il le nomma 
Seth. Adam vécut 800 ans après la naissance de Seth et eut des fils et des filles. 
Adam vécut 930 ans en tout, puis il mourut. 

Il semble logique de conclure qu’il n’y avait pas d’autre peuple à cette époque, d’après le texte 
biblique lui-même. Ce sujet continue d’être débattu aujourd’hui. Plusieurs solutions peuvent expliquer 
ce problème, mais aucune ne peut être déduite du texte lui-même. La plus connue est l’hypothèse du 
mariage de Caïn avec une sœur ou une cousine proche, mais le texte reste évasif quant au lien de 
parenté entre cette femme et lui. Or, à cette époque, d’après le texte lui-même, les deux seuls enfants 
d’Adam et Ève étaient Caïn et Abel. L’autre possibilité logique est le mariage de Caïn avec une 
femme d’un peuple voisin, mais cela contredit le récit biblique en présentant un peuple non décrit par 
le texte lui-même. En raison du caractère parfois évasif du texte biblique (le sujet de cet article, soit 
dit en passant), on peut également accepter l’idée que le récit soit fragmentaire, ou écrit au « mauvais 
moment » dans le texte biblique. Il gagnerait en cohérence après le chapitre 5. 

 

 

56 



Keturah (קְטוּרָה) 

 

(Haggadah de Venise, domaine public, via Wikimedia Commons) 

Ketura est l’une des concubines d’Abraham (אַבְרָהָם), mais la Bible hébraïque reste très mystérieuse 
quant à sa personnalité, son apparence et même sa relation avec le patriarche ; tout le contraire 
s’applique à Agar (הגר) ou Sarah (שָׂרָה). Elle n’est mentionnée qu’une seule fois dans le livre de la 
Genèse au chapitre 25 : 

Abraham prit une autre femme, nommée Ketura. Elle lui donna Zimran, Jokshan, 
Medan, Madian, Ishbak et Shuah. Jokshan eut des fils, Sheba et Dedan. Les 
descendants de Dedan furent Ashurim, Letushim et Leummim. Les fils de Madian 
furent Épha, Épher, Hénoch, Abida et Eldaah. Tous ceux-là étaient des descendants 
de Ketura. 

Dans certains cercles rabbiniques, l’idée a parfois été avancée que Ketura et Agar étaient une seule et 
même personne, mais ce point de vue semble très ténu et n’est pas soutenu par le texte biblique. 

Sorcière d’Endor ou Ba‘alat-‘ov be-‘Ein Dor ( דּוֹר בְּעֵין בַּעֲלַת־אוֹב ) 

 

(Adam Elsheimer, CC BY 4.0, via Wikimedia Commons) 

Le personnage de cette probable nécromancienne est intéressant car il touche à un tabou absolu dans 
la Bible hébraïque : la divination. D’autant plus que l’histoire se déroule à l’époque des rois d’Israël. 
L’histoire de cette femme est relatée dans le livre de Samuel: 

À cette époque, les Philistins rassemblèrent leurs troupes et formèrent une armée 
pour faire la guerre à Israël. Akish dit à David : « Sache que toi et tes hommes 

57 



combattrez à mes côtés dans cette campagne. » David répondit à Akish : « Alors, 
vois ce que ton serviteur fera. » Akish dit à David : « Alors, je ferai de toi mon 
garde du corps pour toujours. » Samuel était mort. Tout Israël le pleura et fut 
enterré dans sa ville de Rama. Saül avait éliminé du pays ceux qui invoquaient les 
esprits et les devins. 

Les Philistins se rassemblèrent et campèrent à Sunem. Saül rassembla tout Israël, 
et ils campèrent à Guilboa. Quand Saül vit le camp des Philistins, il fut saisi de 
crainte et son cœur trembla profondément. Il consulta l’Éternel, mais l’Éternel ne 
lui répondit ni par les songes, ni par l’Urim, ni par les prophètes. Alors Saül dit à 
ses serviteurs : « Cherchez-moi une femme qui puisse invoquer les esprits, et j’irai 
la consulter. » Ses serviteurs lui dirent : « Il y a une femme à En-Dor qui peut 
invoquer les esprits. » Saül se déguisa en revêtant d’autres vêtements et partit avec 
deux hommes. Ils arrivèrent chez la femme de nuit. Saül lui dit : « Maintenant, use 
de divination pour moi en invoquant un mort, et fais-moi remonter celui que je te 
dirai. » La femme lui répondit : « Tu sais ce que Saül a fait, comment il a fait 
disparaître du pays les devins et les esprits. Pourquoi cherchez-vous à me tuer ? » 
Saül lui jura par l’Éternel : « L’Éternel est vivant ! Il ne t’arrivera rien. » La 
femme demanda : « Qui te ferai-je monter ? » Il répondit : « Fais-moi monter 
Samuel. » 

Quand la femme vit Samuel, elle cria d’une voix forte et dit à Saül : « Pourquoi 
m’as-tu trompé ? Tu es Saül ! » Le roi lui dit : « N’aie pas peur ! Dis-moi ce que tu 
vois. » La femme dit à Saül : « Je vois un dieu qui monte de la terre. » Il lui 
demanda : « À quoi ressemble-t-il ? » Elle répondit : « C’est un vieillard qui monte, 
enveloppé d’un manteau. » Saül comprit alors que c’était Samuel, et il se prosterna 
le visage contre terre et l’adora. 

Samuel dit à Saül : « Pourquoi as-tu troublé mon repos en me faisant monter ? » 
Saül répondit : « Je suis dans une grande détresse ; les Philistins me font la guerre, 
et Dieu s’est détourné de moi. Il ne m’a répondu ni par des prophètes ni par des 
songes. Je t’ai appelé pour me montrer ce que je dois faire. » Samuel dit : « 
Pourquoi donc me consultes-tu, puisque l’Éternel s’est détourné de toi et est 
devenu ton ennemi ? L’Éternel t’a traité comme je te l’avais dit de sa part : il a 
arraché le royaume de ta main et l’a donné à un autre, à David. Tu n’as pas obéi à 
l’Éternel, et tu n’as pas montré à Amalek son ardente colère. C’est pourquoi 
l’Éternel t’a traité ainsi aujourd’hui. L’Éternel livrera aussi Israël avec toi entre les 
mains des Philistins. » Demain, toi et tes fils, tu seras avec moi, et l’Éternel livrera 
le camp d’Israël entre les mains des Philistins. 

Aussitôt, Saül tomba face contre terre. Les paroles de Samuel l’avaient effrayé. Il 
était également faible, car il n’avait rien mangé de toute la journée et de toute la 
nuit. 

La femme vint trouver Saül et, voyant qu’il était effrayé, dit : « Ta servante t’a 
écouté. J’ai risqué ma vie en obéissant aux paroles que tu m’as dites. Écoute aussi 
ta servante : je te donne un morceau de pain à manger, afin que tu aies la force de 
repartir. » Mais Saül refusa et dit : « Je ne mangerai pas. » Ses serviteurs, la femme 

58 



elle-même, insistèrent, et il les écouta. Il se leva de terre et s’assit sur le lit. La 
femme avait chez elle un veau gras qu’elle tua aussitôt. Elle prit de la farine, la 
pétrit et fit cuire du pain sans levain. Elle le présenta à Saül et à ses serviteurs, et ils 
mangèrent. Puis ils se levèrent et partirent la nuit même. 

Bien que mystérieux, le personnage s’inscrit principalement dans le récit de Saül (שָׁאוּל) qui sombre 
dans la folie totale tandis que David (דָּוִד), le simple berger qui a vaincu le géant Goliath, le surpasse 
peu à peu. Sujet peu connu du grand public, le personnage de la Sorcière d’Endor a surtout suscité des 
débats théologiques complexes au sein du judaïsme et du christianisme sur ce que le nécromancien 
aurait pu ou non faire. 

Les fils de Moïse (משֶֹׁה) : Gershom (ֹגֵּרְשׁם ) et Eliezer (ֶאֱלִיעֶזר) 

Comme pour Séphora (l’épouse de Moïse), dont nous parlerons plus loin, le sort exact des fils de 
Moïse, Gershom et Éliézer, demeure un mystère. Comme pour Séphora, les auteurs de la Bible 
hébraïque ne sont pas prolixes sur ces personnages, ni sur leurs éventuelles interactions avec leurs 
père et mère. Leur naissance n’est pas décrite en détail, mais les auteurs accordent une place 
importante au symbolisme de leurs prénoms pour Moïse, tel que décrit au chapitre 18 de l’Exode lors 
des retrouvailles de Moïse avec sa femme Tzippora après la sortie d’Égypte : 

Jéthro, prêtre de Madian et beau-père de Moïse, apprit tout ce que Dieu avait fait 
pour Moïse et pour son peuple d’Israël, et comment l’Éternel avait fait sortir Israël 
d’Égypte. Jéthro, beau-père de Moïse, prit Séphora, sa femme. C’était après son 
départ. Il prit aussi les deux fils de Séphora : l’un s’appelait Guerschom, car Moïse 
avait dit : « Je suis en exil dans un pays étranger. » L’autre s’appelait Éliézer, car il 
avait dit : « Le Dieu de mon père m’a secouru et m’a délivré de l’épée de Pharaon. 
» Jéthro, beau-père de Moïse, vint donc avec ses fils et sa femme au désert où il 
campait, à la montagne de Dieu. Il fit dire à Moïse : « Moi, ton beau-père, Jéthro, je 
suis venu vers toi avec ta femme, et ses deux fils sont avec lui. » 

Le texte ne mentionne rien de leurs interactions avec Moïse, Séphora ou les autres Hébreux dans le 
désert. Le texte est totalement muet. Nous savons cependant que Guershom et Éliézer eurent des 
descendants, comme en témoigne cet extrait du Livre des Chroniques au chapitre 23 : 

Voici les fils de Kehath : Amram, Jitsehar, Hébron et Uzziel, soit quatre en tout. 
Fils d’Amram : Aaron et Moïse. Aaron fut mis à part pour être consacré dans le 
lieu très saint, avec sa descendance, pour toujours. Ils devaient brûler de l’encens 
devant l’Éternel, le servir et bénir en son nom pour toujours. Quant aux fils de 
Moïse, homme de Dieu, ils furent dénombrés dans la tribu de Lévi. Fils de Moïse : 
Guerschom et Éliézer. Fils de Guerschom : Shebouël, le chef. Descendants d’Éliézer 
: Rechabia, le chef, et ses nombreux fils ; Éliézer n’eut pas d’autres fils. Fils 
d’Jitsehar : Shelomith, le chef. Fils d’Hébron : Jerija, le chef, Amaria le deuxième, 
Jachaziel le troisième et Jekameam le quatrième. Fils d’Uzziel : Michée, le chef, et 
Jishija le deuxième. 

On dit que Guershom avait un fils nommé Jonathan, mentionné brièvement dans le Livre des Juges: 

Les Danites emportèrent donc ce que Mica avait fabriqué et le prêtre qui le servait. 
Puis ils surprirent Laïs, un peuple paisible et tranquille. Ils le passèrent au fil de 

59 



l’épée et brûlèrent la ville. Personne ne la sauva, car elle était loin de Sidon et ses 
habitants n’avaient aucun rapport avec les autres. Elle était dans la vallée qui 
s’étend vers Beth-Rehob. Les Danites reconstruisirent la ville et y habitèrent. Ils 
l’appelèrent Dan, du nom de leur ancêtre, qui était un fils d’Israël. Cependant, la 
ville s’appelait auparavant Laïs. Ils érigèrent la statue sacrée pour leur usage 
personnel, et Jonathan, fils de Guerschom et petit-fils de Moïse, et ses descendants 
exercèrent la fonction de prêtres pour la tribu des Danites jusqu’à l’époque de 
l’exil des habitants du pays. Ils érigèrent pour leur usage personnel la statue sacrée 
que Mica avait fabriquée pendant toute la période où la maison de Dieu était à Silo. 

Un autre fils possible de Guershom, Shemuel, est également mentionné dans le livre des Chroniques 
au chapitre 26, bien que cette interprétation soit parfois débattue pour des raisons de temporalité : 

D’autres Lévites, dont Achija, étaient responsables des trésors de la maison de Dieu 
et des trésors des choses saintes. Parmi les descendants de Laadan, descendants des 
Guerschonites par Laadan et chefs des familles de Laadan le Guerschonite, Jéhiéli 
et ses fils, Zétham et son frère Joël, étaient responsables des trésors de la maison de 
l’Éternel. Parmi les Amramites, les Jitsharites, les Hébronites et les Ouziélites, 
Shebuel, descendant de Guerschom, fils de Moïse, était responsable des trésors. Ses 
parents, descendants d’Éliézer, étaient Réhabia, fils d’Éliézer, père d’Ésaïe, père de 
Joram, père de Zikri et père de Shelomith. Ce Shelomith et ses frères étaient 
responsables de tous les trésors des choses saintes que le roi David, les chefs de 
famille, les chefs de milliers et de centaines, et les chefs de l’armée avaient 
consacrés. Ils les avaient consacrés, sur le butin des guerres, pour l’entretien de la 
maison de l’Éternel. Tout ce qui avait été consacré par Samuel le voyant, par Saül, 
fils de Kis, par Abner, fils de Ner, par Joab, fils de Tseruja, et par quiconque, était 
sous la responsabilité de Shelomith et de ses frères. 

Séphora — Tsippora (צִפּוֹרָה) 

 

(Sandro Botticelli, Domaine public, via Wikimedia Commons) 

Sa relation avec Moïse est particulièrement frappante en raison de l’importance du silence qui existe 
entre les deux personnages et de l’effacement total du personnage de Séphora (sa mort n’est même pas 
décrite dans la Bible hébraïque). L’épouse de Moïse est un mystère dans la Bible hébraïque. Les rares 

60 



présences de Séphora (son mariage avec Moïse, son désaccord avec lui lors du retour de Moïse en 
Égypte et son arrivée au camp dans le désert de l’Exode) suscitent la réflexion car elles sont entourées 
d’un silence impressionnant. La seule fois où la Bible hébraïque décrit une interaction verbale entre 
Séphora et Moïse se trouve dans le livre de l’Exode au chapitre 4 : 

Pendant qu’ils étaient en chemin, à l’endroit où ils passaient la nuit, l’Éternel s’en 
prit à lui et chercha à le tuer. Séphora prit une pierre tranchante, coupa le prépuce 
de son fils et le jeta aux pieds de Moïse, en disant : « Tu es pour moi un époux de 
sang ! » L’Éternel le quitta. En ce temps-là, elle dit : « Époux de sang ! » à cause de 
la circoncision. 

Ceci est suivi par le retour de Séphora chez son père. Ce passage pourrait-il évoquer un rôle religieux 
important de Séphora que les auteurs de la Bible hébraïque n’ont pas développé, ou un fragment d’une 
histoire plus complexe aujourd’hui perdue ? La fin de la vie de Séphora n’est même pas mentionnée. 
L’origine madianite de Séphora aurait-elle pu entrer en conflit avec le récit de Moïse sur la formation 
d’une identité nationale et spirituelle ? Le seul passage qui aborde le sujet est celui, extrêmement 
ambigu, du chapitre 12 des Nombres: 

Marie et Aaron parlèrent contre Moïse à cause de la femme éthiopienne qu’il avait 
épousée. Car il avait épousé une femme éthiopienne. 

Ce passage fait encore l’objet de nombreux débats : s’agit-il de Tzippora ou d’une autre femme ? Ces 
absences et silences troublants concernant l’épouse du plus important prophète de la Bible hébraïque 
laissent la porte ouverte à de nombreuses interprétations. Une simple « économie narrative » ne suffit 
pas à expliquer ce problème, même si la vie de Tzippora est effectivement secondaire par rapport à 
celle de Moïse dans le récit biblique. Bien que la Bible hébraïque ne soit pas un personnage historique 
au sens moderne du terme, elle n’en demeure pas moins l’histoire du peuple hébreu. On pourrait donc 
se demander si évoquer la nature des véritables problèmes entre Moïse et sa femme aurait pu éclairer 
un aspect problématique de la vie de Moïse. Quelque chose de plus problématique que les problèmes 
relationnels entre les patriarches et leurs épouses, par exemple. Leur violent désaccord lors du passage 
ambigu relatif à la circoncision pourrait pencher dans ce sens. Le fait que le retour de Séphora auprès 
de Moïse ait été provoqué par son beau-père, Jéthro (Yitro en hébreu : ֹיתְִרו),     témoigne également d’un 
certain manque de spontanéité de la part de Moïse dans la recherche de sa femme. 

Béhémoth (בהמות) et Leviathan (לִוְיתָָן) 

 

William Blake (1757–1827), domaine public, via Wikimedia Commons 

61 



Deux créatures mythologiques sont mentionnées dans la Bible hébraïque : Béhémoth et Léviathan. Le 
premier, Béhémoth, est mentionné exclusivement dans le Livre de Job chapitre 40 (selon la 
traduction, le mot « Béhémoth » ou un autre est utilisé, ici « l’animal ») : 

« Vois l’excellente créature que j’ai créée, tout comme toi ! Elle mange de l’herbe 
comme un bœuf. Vois, sa force réside dans ses reins et sa vigueur dans les muscles 
de son ventre. Sa queue est raide comme un cèdre. Les tendons de ses cuisses sont 
entrelacés. Ses os sont des tubes de bronze, ses membres sont comme des barres de 
fer. C’est le chef-d’œuvre de Dieu. Celui qui l’a créée l’a dotée d’une épée. Elle se 
nourrit des montagnes, où jouent tous les animaux sauvages. Elle se couche sous les 
lotus, elle se cache dans les roseaux et les marais. Les lotus la couvrent de leur 
ombre, les saules du fleuve l’entourent. Si le fleuve devient violent, il ne s’alarme 
pas ; si le Jourdain se précipite contre son embouchure, il reste confiant. Sera-t-elle 
prise les yeux ouverts ? Lui percera-t-on le nez avec des pièges ? 

Il n’est pas vraiment décrit physiquement (sauf pour sa force physique comparée à celle d’autres 
animaux). Son origine précise est inconnue ; il pourrait s’agir d’un emprunt à une culture voisine. Il 
est assez souvent représenté (comme sur l’image ci-dessus) comme une sorte de rhinocéros ou 
d’hippopotame. 

C’est également le cas du Léviathan, dont l’origine et la forme précise sont mystérieuses. Bien que la 
mention de ce monstre puisse avoir une valeur allégorique, certains chercheurs soulignent une certaine 
ressemblance entre la mention de ce monstre marin et les anciens mythes cananéens. La mythologie 
cananéenne raconte l’histoire d’un combat entre le dieu Baal Hadad et un serpent tortueux. 
Cependant, contrairement à Béhémoth, le Léviathan est mentionné à plusieurs reprises dans le récit 
biblique. Exemple avec le chapitre 27 du livre d’Isaïe: 

En ce jour-là, l’Éternel viendra à son secours avec sa dure, grande et forte épée 
contre le léviathan, le serpent rampant, contre le léviathan, le serpent tortueux, et il 
tuera le monstre qui est dans la mer. 

Ou même dans le livre de Job chapitre 26 : 

Par sa force, il dompte la mer, par son intelligence, il brise son orgueil. Son souffle 
apporte la sérénité au ciel, sa main transperce le serpent en fuite. 

Et encore dans les Psaumes ou Tehillim chapitre 74 : 

Dieu est mon Roi depuis toujours, qui apporte la délivrance sur toute la terre. Tu as 
fendu la mer par ta puissance et brisé les têtes des monstres sur les eaux. Tu as 
écrasé la tête du Léviathan et tu l’as donné en pâture aux habitants du désert. 

 

 

 

62 



 
 
 

 
 
LA BIBLE 
HEBRAIQUE ET 
L’AGRICULTURE 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

63 



Le Tanakh (ְתָּנ״ָך) (Bible hébraïque) ou Ancien Testament aborde en de nombreux versets un élément 
fondamental de l’établissement de toute société ou civilisation : l’agriculture. L’ambition ici n’est pas 
d’écrire une histoire de l’agriculture au Proche et au Moyen-Orient anciens, mais d’explorer quelques 
versets bibliques clés et de chercher à en comprendre le sens (tant pour les contemporains que pour le 
lecteur moderne). Particulièrement dans un contexte où nos sociétés modernes (sous l’influence 
historique de l’exode rural et de la mécanisation) se sont fortement déconnectées d’une question 
pourtant fondamentale à l’époque de la Bible hébraïque. Par souci de simplicité (contrairement à 
d’autres articles du blog), je n’utilise ici que les noms français des livres de la Bible hébraïque. 
L’article est illustré de photos agricoles (obtenues sur Wikimedia) afin de rappeler la permanence de 
ce thème, intemporel, tant pour les sociétés passées que modernes. 

L’histoire de l’agriculture trouve ses origines en Mésopotamie, et plus précisément à Sumer. C’est là 
qu’est née l’agriculture, tout comme l’écriture. Le commencement de l’histoire, pour reprendre le titre 
de l’ouvrage de Samuel Noah Kramer, “L’histoire commence à Sumer”. Le sujet et la maîtrise 
agricole sont attestés par de nombreux bas-reliefs de l’époque : 

 

Sceau ancien montrant l’utilisation de la charrue (Albert T. Clay, Domaine public, via Wikimedia 
Commons) 

Un sujet également abordé avec humour par les hommes de l’époque dans le célèbre texte sumérien 
“Débat entre la houe et la charrue”. La houe a perdu le débat au profit de la charrue, même si elle 
reste un outil agricole indispensable et est aujourd’hui associée à l’agriculture de subsistance. Pour 
rappel, voici à quoi ressemblent ces deux outils (la houe à gauche et la charrue à droite) : 

 

64 



La région du Proche et du Moyen-Orient antique est surtout connue dans l’imaginaire collectif sous le 
nom de Croissant fertile : 

 

La Mésopotamie, plus connue du grand public sous le nom de « Croissant fertile », est une vaste 
région fertile où se déroulent la plupart des récits de la Bible hébraïque (Norman Einstein (utilisateur 

Wikimedia), d’après une carte similaire de l’édition de 1994 de l’Encyclopédie Britannica. Traduit par 
Sting, CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons). 

Cette région agricole s’étendait du golfe Persique à la région du Nil en Égypte. Une région à l’histoire 
complexe, ayant connu plusieurs empires successifs : Sumer, l’Égypte, l’Assyrie, la Babylonie, la 
Perse… Les Israélites vivant en Canaan (matérialisé par la mention « Judée » sur la carte) étaient 
constamment menacés dans les écrits bibliques entre les puissants empires du Nord et du Sud, devant 
régulièrement faire des compromis parfois difficiles pour survivre. L’agriculture dans cette région 
présente des contraintes particulières, illustrées par cette carte (la faiblesse des terres arables entourées 
d’étendues désertiques) : 

 

Situation agricole dans le sud historique de l’Irak (Joel Bellviure, CC BY-SA 4.0, via Wikimedia 
Commons) 

65 



En raison de la salinisation, la région n’est plus aussi fertile qu’autrefois, dans ce qui est aujourd’hui 
l’Irak et la Syrie, même si l’agriculture y persiste. Le monde a beaucoup changé entre l’agriculture du 
premier millénaire et notre agriculture contemporaine. Trois photos illustrent cette évolution constante 
: 

 

Elle est et est encore pratiquée de multiples façons (manuelle, semi-mécanisée, de subsistance ou 
encore industrielle) : 

 

Mais un point commun persiste : les humains l’ont pratiquée sans relâche, manuellement ou avec des 
outils modernes, que ce soit en temps de paix, lors de bouleversements sociaux majeurs (épidémies, 
révoltes, etc.) ou même en temps de guerre. Toutes les citations bibliques sont tirées de la traduction 
de la Bible connue sous le nom de Segond 21. 

L’Éternel ordonnera que la bénédiction soit avec toi dans tes greniers et dans toutes 
tes entreprises. Il te bénira dans le pays que l’Éternel, ton Dieu, te 
donne. — Deutéronome 28:8 

Ce verset biblique s’inscrit dans un schéma récurrent de la Bible hébraïque et du dialogue entre Dieu 
et l’homme : si vous me faites confiance et observez mes commandements, vous vivrez dans 
l’abondance. L’image des greniers est particulièrement évocatrice pour les personnes conditionnées 
par la bonne marche des récoltes. 

Que Dieu te donne de la rosée du ciel et des richesses de la terre, du blé et du vin en 
abondance ! — Genèse 27:28 

La promesse sans cesse renouvelée d’un Dieu à la fois dur et aimant envers sa création et le monde 
qu’il a créé. La promesse et l’espoir d’une abondance agricole vitale et nécessaire. 

66 



 

Musée et archives Galt via Wikimedia Commons 

Les aires de battage se rempliront de blé, et les cuves regorgeront de moût et 
d’huile. Je vous rendrai les années qu’ont dévorées la sauterelle, le grillon, 
l’escargot et le hasil, ma grande armée que j’ai envoyée contre vous. — Joël 2:24–25 

Ce verset évoque la promesse d’un renouveau agricole (blé, vin et huile) après une grande 
catastrophe. Bien que ce verset ne soit pas directement lié à la pratique agricole, il nous rappelle que 
les catastrophes et les obstacles ne sont que temporaires : une épreuve destinée à nous mettre à 
l’épreuve, et que, par conséquent, son heureuse conclusion est un redémarrage de la vie, en 
l’occurrence l’abondance agricole. Un motif récurrent dans de nombreux textes de la Bible hébraïque. 

Connais bien chacune de tes brebis et prends soin de tes troupeaux, car la richesse 
ne dure pas toujours. Une couronne peut-elle être transmise éternellement ? Le foin 
est amassé, la verdure pousse, et l’herbe des montagnes est cueillie. Les agneaux 
sont ton vêtement, les chèvres paient un champ, et le lait des chèvres suffit à ta 
nourriture, à celle de ta maison et à l’entretien de tes servantes. — Proverbes 
27:23–27 

Un système agricole optimal (à l’époque de la rédaction de la Bible hébraïque) nécessitait des 
animaux, notamment pour labourer les champs, mais aussi pour se nourrir de viande et de lait, et pour 
consentir aux sacrifices nécessaires. Ce verset illustre également une innovation majeure du judaïsme 
: notre obligation de ne jamais causer de souffrance et de toujours prendre soin des animaux, quels 
qu’ils soient. 

 

FORTEPAN / Vaskapu utca, CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons 

67 



Celui qui observe le vent ne sèmera pas, et celui qui regarde les nuages   ne 
moissonnera pas. — Ecclésiaste 11:4 

Comme un verset mentionné ci-dessous, ce verset peut évoquer l’immanence des cycles agricoles. 
L’image du vent peut faire écho à nos préoccupations modernes concernant le changement climatique, 
dont les arguments apocalyptiques peuvent parfois entraver toute action. Les conditions agricoles ne 
sont pas toujours parfaites (et le sont-elles vraiment ?), ce qui ne nous dispense pas de trouver des 
solutions et de penser aux récoltes à venir. 

À cause du froid, le paresseux ne laboure pas ; au temps de la moisson, il voudrait 
moissonner, mais il n’y a rien. — Proverbes 20:4 

Comme un autre verset mentionné ci-dessous, celui-ci s’adresse aux hommes de son époque et à nos 
agriculteurs modernes. Les cycles agricoles n’obéissent pas à une logique abstraite, mais à des cycles 
saisonniers et climatiques incontournables. Le labour est nécessaire aux semailles, elles-mêmes 
nécessaires à la récolte, laquelle dépend de toutes les actions préalables sans lesquelles elle ne peut 
avoir lieu. Mais ce verset s’adresse également à nous, lecteurs modernes, sans lien avec le monde 
agricole : sommes-nous capables de conceptualiser le travail nécessaire à ce que nous trouvons dans 
nos assiettes chaque jour ? 

 

FORTEPAN / Ebner, CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons 

Sème ta semence le matin, et le soir, n’arrête pas ta main, car tu ne sais pas si ce 
sera ceci ou cela ? L’un et l’autre seront-ils également bons ? — Ecclésiaste 11:6 

Ce verset pourrait évoquer l’expression « ne pas mettre tous ses œufs dans le même panier », ainsi que 
ce que l’on appelle communément le bon sens paysan. Dans le contexte actuel de monoculture 
(c’est-à-dire de régions entières consacrées à la culture d’un produit, comme les grandes régions 
céréalières), ce verset peut aussi nous faire réfléchir à la nécessité d’une agriculture plus diversifiée, 
voire raisonnée. La nécessité d’un paysage agricole à la fois diversifié, nécessaire sur le plan 
écologique et humain. 

Celui qui sème avec larmes moissonnera avec joie ; celui qui sème en pleurant avec 
un sac de semence reviendra avec joie, portant ses gerbes. — Psaume 126:5–6 

68 



Ce beau vers évoque les souffrances que connaissent de nombreuses sociétés (famine, guerre, 
génocide, etc.) et la nécessité pour elles de maintenir les cycles agricoles à tout prix, malgré tout. 
L’image de ces agriculteurs partant dans la douleur semer les champs nécessaires à la production 
alimentaire de demain, sans savoir si cela fonctionnera, et revenant pleins de joie, en est la parfaite 
illustration. 

 

FORTEPAN / Vaskapu utca, CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons 

Son Dieu lui enseigna la règle, lui donna cette instruction : « Tu n’écrases pas le 
cumin noir avec un traîneau, ni ne roule sur le cumin avec une roue de charrette, 
mais tu bats le cumin noir avec un bâton et le cumin avec une verge. » Quant au 
blé, il doit être écrasé pour en faire du pain ; il ne doit pas être battu sans fin, et 
même si tu fais rouler une roue de charrette et des chevaux dessus, il ne sera pas 
écrasé. — Ésaïe 28:26–28 

Les consommateurs de pain de boulangerie comprennent-ils l’intégralité du processus, du blé dans les 
champs au pain dans leurs magasins ? Ce verset se voulait un rappel de bon sens pour les lecteurs de 
son époque, mais aussi un rappel nécessaire pour une société moderne qui a perdu tout lien avec le 
monde agricole. De la récolte au produit consommé, le blé subit un processus complet de production, 
de récolte et de transformation, à la fois complexe et inconnu, mais sans lequel nous ne pouvons pas 
manger. 

Tant que la terre subsistera, les semailles et la moisson, le froid et la chaleur, l’été et 
l’hiver, le jour et la nuit ne cesseront point. — Genèse 8:22 

Bien que n’étant pas directement lié à l’agriculture, ce verset est avant tout synonyme d’espoir. 
Quelles que soient les catastrophes ou les événements humains qui peuvent altérer l’agriculture, le 
renouveau est toujours assuré. Si la Terre et les hommes sont encore là, le renouveau agricole (même 
s’il est difficile) est possible. 

69 



 

Collections spéciales et archives de l’OSU : Commons, sans restrictions, via Wikimedia Commons 

Si tu obéis aux commandements que je te prescris aujourd’hui, si tu aimes 
l’Éternel, ton Dieu, et si tu le sers de tout ton cœur et de toute ton âme, je donnerai 
à ton pays la pluie en sa saison, la pluie de la première et de l’arrière-saison, et tu 
récolteras ton blé, ton moût et ton huile. Je mettrai aussi de l’herbe dans tes 
champs pour ton bétail, et tu mangeras à satiété. — Deutéronome 11:13–15 

Ce verset du Deutéronome est contenu dans la prière centrale du judaïsme, la Shema Israël (Écoute 
Israël)Centrée sur le respect absolu d’un Dieu UN et indivisible, son inclusion n’était pas une 
coïncidence pour les peuples de l’époque. Une récolte abondante (dans un monde où chacun 
dépendait directement du travail agricole) était non seulement une nécessité alimentaire, mais aussi 
cyclique : sans récolte, il était impossible de prédire la suivante. Nous reconnaissons les produits 
agricoles comme des symboles anciens (et modernes) d’abondance. Le blé, symbole agricole par 
excellence. Le vin, associé à la vigne. Et l’huile, qui peut également être associée à l’onction des rois 
des premiers royaumes d’Israël (on parle d’onction, l’acte d’oindre d’huile la tête du nouveau roi). 

 

Archives provinciales de l’Alberta, via Wikimedia Commons 

Celui qui cultive son champ sera rassasié de pain, mais celui qui poursuit des 
choses vaines est dépourvu de sens. — Proverbes 12:11 

Ce proverbe peut paraître anachronique au lecteur urbain moderne, qui ne découvre l’agriculture 
qu’au cours de promenades à la campagne ou de visites de jardins communautaires en ville, mais qui 
n’en connaît pas forcément les fondamentaux : labourer, semer, biner… ni les outils : charrue, houe, 
faux… Les sociétés qui se sont développées au Proche et au Moyen-Orient (y compris de grandes 

70 



civilisations comme Sumer ou l’Égypte) ont vu l’émergence d’une agriculture suffisamment 
développée pour permettre des activités non liées à l’agriculture et la construction de monuments 
(pyramides en Égypte, ziggourat à Sumer…), sans que la structure sociologique ressemble à celle de 
nos sociétés modernes. La majorité de la population devait travailler aux champs pour subvenir à ses 
besoins et à ceux des autres, dans un contexte de mécanisation inexistante. Ce proverbe s’adresse aux 
gens de son époque : qui, à cette époque, aurait pu se permettre de ne pas s’occuper des labours, des 
champs et des récoltes ? Mais aussi à nous, dont beaucoup sont déconnectés des réalités du monde 
agricole : ne devrions-nous pas nous interroger sur la manière dont nous tenons pour acquises des 
choses (en l’occurrence, l’abondance de nourriture sans jamais la produire nous-mêmes) qui ne le 
seront pas forcément éternellement ? 

 

 
 
 
 
 
 
 

71 



 
 
 
LA BIBLE 
HEBRAIQUE ET LE 
CINÉMA 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

72 



En recherchant le Tanakh (ְתָּנ״ָך ) (Bible hébraïque) ou Ancien Testament,Je suis tombé sur ce film de 
1994 intitulé en anglais «Genèse : La Création et le Déluge» sur la Genèse (le premier livre de la 
Bible hébraïque, qui raconte l’histoire de la création du monde jusqu’à l’arrivée des Hébreux en 
Égypte). Le film a été tourné au Maroc et réalisé par Ermanno Olmi (1931–2018). Réalisateur qui a 
remporté la Palme d’or pour son film de 1978.L’arbre à sabots en bois, qui traite des conditions 
difficiles de la paysannerie dans une région reculée d’Italie. J’ai trouvé ce film à la fois magnifique et 
très intéressant pour mes études bibliques, et j’ai été un peu surpris de constater que sa note ne 
dépassait pas 5,5/10 sur IMDB et 22 % sur Rotten Tomatoes. Mais ces critiques mettent également en 
lumière les nombreux défis liés aux films bibliques, et c’est pourquoi je vais utiliser ce film pour 
expliquer comment un cinéaste peut concilier ces défis pour produire un film significatif. 

Il est important de reconnaître les deux principales difficultés qui surviennent lorsque l’on tente de se 
lancer dans la réalisation d’un film comme “Genèse : La Création et le Déluge”. Surtout lorsque nous 
décidons d’utiliser le livre depuis les premiers versets décrivant les six jours de la Création du monde 
jusqu’à la sortie de Noé de l’Arche après le Déluge, lorsque Dieu scelle son alliance avec l’humanité, 
promettant de ne plus jamais détruire l’humanité. Ou approximativement depuis les premiers versets 
de la Genèse au chapitre 9 versets 17. C’est ce que nous appelons dans les études bibliques la partie « 
primitive » de la Genèse. La partie suivante qui concerne les patriarches (Abraham, Isaac, Jacob) est 
appelée l’âge patriarcal. 

 

La première difficulté réside dans le fait que de nombreux éléments décrits dans cette partie de la 
Bible hébraïque sont difficiles à montrer ou à représenter, comme les six jours de la Création ou le 
Déluge. Concernant les six jours de la Création, par exemple, les cinéastes ont le choix entre 
s’appuyer fortement sur des effets spéciaux (dans le cadre d’une interprétation très littérale) ou utiliser 
une méthode plus abstraite pour se concentrer sur le sens profond du texte. Un exemple (toutes les 
citations sont tirées de la traduction Segond 21 de la Bible) : 

La terre était déserte et vide. Les ténèbres couvraient l’abîme, et l’Esprit de Dieu 
planait au-dessus des eaux. 

Faut-il privilégier l’aspect « informe » de la Terre ou le sens poétique et profond de ces versets ? On 
pourrait en dire autant de la création de l’Homme, et plus particulièrement de la naissance de la 
Femme. Extrait : 

73 

https://lirelabiblehebraique.fr/


L’homme donna des noms à tout le bétail, aux oiseaux du ciel et à tous les animaux 
sauvages, mais il n’y eut personne pour l’aider. Alors l’Éternel Dieu fit tomber un 
profond sommeil sur l’homme, et il s’endormit. Il prit une de ses côtes et referma la 
chair à sa place. L’Éternel Dieu forma une femme de la côte qu’il avait prise de 
l’homme et l’amena vers l’homme. L’homme dit : « Celle-ci est maintenant mon os 
et ma chair. On l’appellera Femme, car elle a été prise de l’homme. » 

Qu’est-ce qui est le plus important ici : l’idée profonde de complémentarité entre l’Homme et la 
Femme, ou le processus « d’ingénierie » menant à la création de l’Humanité ? Après avoir tué son 
frère Abel, Caïn implore Dieu de le protéger de la violence des autres hommes. Extrait choisi : 

Caïn dit à l’Éternel : « Mon châtiment est trop grand pour être supporté. Voici, tu 
me chasses aujourd’hui du pays. Je serai caché devant toi, errant et vagabond sur 
la terre, et quiconque me trouvera pourra me tuer. » L’Éternel lui dit : « Si 
quelqu’un tue Caïn, il sera vengé sept fois. » L’Éternel mit un signe sur Caïn afin 
que ceux qui le trouveraient ne le tuent pas. 

Faut-il insister sur l’idée d’une marque « physique » ou plutôt sur la protection divine de Caïn, malgré 
la gravité de son crime ? Ces quelques exemples illustrent la difficulté de se lancer dans la production 
d’un film avec un texte comme celui du Livre de la Genèse, avec des difficultés à trouver un juste 
milieu entre le littéralisme et la compréhension du sens profond (même caché) du texte. 

La deuxième difficulté est que cette partie de la Bible est loin d’être pleine d’action et ne présente pas 
vraiment de personnages notables (je n’oublie évidemment pas Noé, mais il est un peu moins 
mémorable qu’Abraham car les premiers chapitres de la Genèse. Les intrigues, les doutes et les 
pensées de Noé sont absents ; sa dimension humaine est beaucoup moins explorée que dans Abraham. 
Cela signifie que le réalisateur devra prendre un texte sans personnages principaux, avec peu ou pas 
d’intrigue ni de dialogues, et l’intégrer dans un film qui doit être agréable à regarder. Lorsque les 
réalisateurs cherchent à adapter des livres ultérieurs de la Bible, comme les passages concernant 
Abraham ou l’Exode, il y a de nombreux personnages, mais aussi des dialogues et des intrigues sur 
lesquels construire un film. Réaliser un film réussi avec seulement les premières parties de la Genèse. 
L’intrigue limite considérablement les possibilités de fidélité à l’histoire des premiers chapitres. Il 
s’agit donc de trouver un juste équilibre entre raconter l’histoire « primordiale » et montrer quelque 
chose de pertinent et captivant pour le spectateur. 

Ce qu’a fait Ermanno Olmi est, à mon avis, une réussite, et montre comment surmonter en grande 
partie les difficultés inhérentes à un tel travail, et ce pour plusieurs raisons. 

La principale qualité du film réside dans sa grande authenticité, car il a été tourné dans le désert 
marocain avec une grande famille bédouine comme acteurs. De nombreux films bibliques ne 
parviennent pas à atteindre ce niveau d’authenticité en raison de leur recours constant à des acteurs 
occidentaux et du manque de décors authentiques (c’est parfois encore pire pour les films des années 
1950 et 1960, tournés principalement dans des décors préfabriqués). À la vue de la famille bédouine et 
du paysage environnant, le monde de la Genèse. Cela semble beaucoup plus tangible. De nombreuses 
critiques du film ont déploré l’apparente « confusion » des acteurs. Premièrement, je ne pense pas 
qu’ils soient « confusionnels ». Deuxièmement, leur simplicité, doublée d’une certaine « timidité », 
s’accorde parfaitement avec la discrétion des personnages du texte biblique. Troisièmement, on 
ressent leur proximité, ce qui ajoute une touche de douceur au film et correspond à l’idée de famille 
élargie décrite dans la Bible hébraïque. 

74 



La deuxième qualité du film (et peut-être sa plus grande perspicacité) est qu’il lit le texte de la 
Genèse. Tout au long du film, en voix off, et aussi comme une histoire racontée par un vieux berger à 
sa famille. Cela fonctionne pour deux raisons. La première est que le texte de la Genèse. On ne 
sacrifie pas la valeur de la Bible en la mettant de côté ou en essayant à tout prix de produire un film 
destiné à un public plus large, mais plutôt en la plaçant au cœur du récit. Deuxièmement, cela 
correspond à l’idée que de nombreux récits bibliques étaient probablement des récits oraux, répétés au 
fil du temps, puis consignés par écrit pour les générations futures. C’est probablement ce que firent les 
premiers Hébreux en Canaan avant que la Bible hébraïque ne soit officiellement écrite. Tous les 
efforts ont été faits pour inclure et « traduire » au cinéma le plus grand nombre de scènes possible, 
comme le meurtre d’Abel par Caïn, la création des premières villes et le Déluge. Le film comporte 
également quelques moments où il s’écarte du texte « officiel » pour inclure des passages des 
Psaumes et du Cantique des Cantiques. Le film est relativement fluide, compte tenu du caractère 
fragmentaire de certains passages de la Bible. Il faut cependant admettre que de longues lectures 
bibliques mêlées à des scènes de paysages contemplatifs pourraient ne pas plaire à tous. Le film 
pourrait être trop lent pour beaucoup. Sans être élitiste, cela signifie que le film ne s’adresse pas 
vraiment à un public très large, car il requiert un intérêt et une compréhension préalables de la Bible, 
ainsi que l’acceptation d’un film divertissant, mais d’une manière différente (par exemple, pas de la 
même manière que le film « ».Les dix commandements» avec Charlton Heston dans le rôle principal 
de Moïse, qui mélange grand spectacle et respect du texte biblique ; car le texte biblique permet ce 
résultat). 

 

Dio padre creatore, peinture par Francesco Curradi — Fin du 16ème siècle et début du 17ème 

La question que l’on peut alors se poser est : pourquoi les films “Les Dix Commandements” (1956) et 
“David et Bethsabée” (1961 — cette fois avec Gregory Peck dans le rôle principal) sont-ils beaucoup 
plus populaires ? Objectivement, ce sont d’abord deux très bons films, avec d’excellents acteurs. 
Même si les décors sont un peu plus « artificiels », cela n’enlève rien à la qualité objective de ces 
deux films. On pourrait aussi mentionner la présence de « têtes d’affiche » célèbres, mais ce n’est pas 
la raison principale à mon avis (même si, à cet égard, le film sur la Genèse peut souffrir d’un manque 
d’acteurs célèbres). La raison la plus importante réside également dans les thèmes évoqués par ces 
films. Dans le «Les dix commandements» Des thèmes aussi universels que la liberté retrouvée ou la 
difficulté du développement personnel sont évoqués. Dans «David et Bethsabée”Sont évoqués à la 
fois l’amour, l’attirance physique entre hommes et femmes et la faillite morale d’un individu 

75 



au-dessous de tout soupçon : David, qui sacrifie son général le plus proche, Hurri le Hittite, pour 
prendre sa femme. Tout cela culmine avec la mort tragique de David et de l’enfant de Bethsabée, 
châtiment divin, tempéré à la fin du film par l’apaisement de la colère divine. Le texte biblique est 
sans équivoque à ce sujet, comme en témoignent ces extraits du livre de Samuel ou Shemouel: 

Un soir, David se leva de son lit et se promenait sur le toit du palais royal. De là, il 
aperçut une belle femme qui se baignait. David la fit appeler, et on lui dit : « 
N’est-ce pas Bath-Séba, fille d’Éliam et femme d’Urie le Hittite ? » David envoya 
des messagers la chercher. Elle vint à lui, et il coucha avec elle après s’être purifiée 
après ses règles. Puis elle retourna chez elle. La femme devint enceinte, et elle fit 
dire à David : « Je suis enceinte. » David envoya donc à Joab : « Envoie-moi Urie le 
Hittite. » […] Le lendemain matin, David écrivit une lettre à Joab et la lui fit 
parvenir par l’intermédiaire d’Urie. Il y écrivait : « Place Urie au cœur du combat, 
puis recule derrière lui, afin qu’il soit frappé et meure. » Pendant le siège de la ville, 
Joab posta Urie dans un endroit qu’il savait défendu par de vaillants soldats. Les 
habitants de la ville sortirent et combattirent contre Joab. Certains des serviteurs 
de David tombèrent. Urie le Hittite fut également tué. 

En comparaison, le film sur la Genèse, et parce qu’il raconte l’histoire « primordiale », représente 
quelque chose de plus abstrait et de moins universel pour le public. L’Arche de Noé et le Déluge sont, 
bien sûr, des références culturelles mondialement connues. Même elles sont moins concrètes que des 
thèmes universels comme la liberté, l’amour ou la faillite morale des individus. La colère de Dieu qui 
s’abat sur la Terre est peut-être plus abstraite que la faillite morale d’un homme qui sacrifie un rival. 
Un autre film américain plus récent sur la Bible hébraïque, «Mon fils unique» (2023) aborde 
également des thèmes très universels. Ce film raconte l’histoire du moment où Abraham est chargé 
par Dieu de sacrifier son fils unique, jusqu’au dénouement où Dieu lui demande de ne pas le faire, car 
il a compris que sa foi en Lui est inébranlable. Le film réussit un tour de force en transformant un 
passage extrêmement difficile et déroutant de la Bible hébraïque en un film qui interroge des thèmes 
très profonds comme l’amour inconditionnel d’un père pour son fils et la foi inébranlable des 
individus face à quelque chose qui les dépasse, en soulignant l’impossibilité morale pour Abraham de 
concilier ces deux extrêmes : son amour pour son fils unique tant désiré et sa crainte du Seigneur. 

Bien que ce ne soit pas le sujet principal de cet article, nous pouvons également mentionner un film 
remarquable du Nouveau Testament : la mini-série “Jésus de Nazareth” (1978) de Franco Zeffirelli. 
Pourquoi une mini-série réalisée 40 ans plus tôt reste-t-elle une référence incontournable ? Tout 
d’abord, le format long de la série (6 heures au total) permet un niveau de détail et de respect du texte 
impossible à atteindre dans un format cinématographique classique. À l’instar du film sur la Genèse, il 
a été décidé de tourner au Maroc et en Tunisie, avec des figurants locaux. Cela confère évidemment 
un caractère très authentique à cette mini-série. Cela se ressent également dans les lieux et les 
costumes, qui n’ont pas le côté trop « lissé » d’autres productions hollywoodiennes. Robert Powell 
(qui joue Jésus) reste un personnage inoubliable et central dans le succès de cette mini-série. Mais 
contrairement au film sur la Genèse. Le personnage central est ici Jésus. Que l’on croie ou non en sa 
divinité, son histoire dramatique reste poignante (et familière) pour de nombreux spectateurs, quelles 
que soient leurs convictions religieuses. Au-delà des points communs concernant l’authenticité, la 
manière dont un sujet peut (ou non) trouver un écho auprès du spectateur est un facteur clé. 

76 



Notons également des exemples où le désir de suivre le texte biblique de trop près ou de prendre des 
libertés peut conduire à des résultats mitigés. Un exemple assez frappant est la mini-série américaine « 
Arche de Noé» (1999) qui traite de l’épisode de l’Arche de Noé : 

Malgré la présence de deux acteurs principaux (Jon Voight et Mary Steenburgen), le film n’a pas 
convaincu le public et la critique. Prendre trop de libertés avec le texte biblique pour produire un film 
accessible au grand public (entraînant ainsi une certaine confusion entre les différents épisodes 
bibliques) a produit l’effet inverse. Pour conclure sur les films marquants relatifs à l’adaptation des 
premiers livres de la Bible hébraïque, mentionnons le film de 1975 “Moïse et Aaron” par Jean-Marie 
Straub and Danièle Huillet: 

N’ayant pas vu le film directement, je ne jugerais pas sa qualité narrative et les critiques sont assez 
rares (le film est cependant bien noté sur IMDB, avec une note globale atteignant presque 7/10). On 
semble se diriger davantage vers un cinéma dit « expérimental » (au sens propre du terme). Le film est 
une tentative d’adaptation d’une pièce inachevée du même nom d’Arnold Schoenberg. À la lecture du 
synopsis de la pièce inachevée, ce dernier semble avoir utilisé la relation décrite comme parfois 
compliquée entre Aaron et Moïse dans la Bible hébraïque pour se concentrer sur des questions 
fondamentales liées à la foi : la quête de l’existence de Dieu et le besoin des hommes de voir sa parole 
traduite en quelque chose de compréhensible et de tangible. Le film semble partager de nombreuses 
caractéristiques avec le film « … ».Genèse : La Création et le Déluge« d’après ce que l’on peut lire 
dans les critiques : un jeu d’acteurs effacé au profit du symbolisme et des images. 

Enfin, la troisième et dernière qualité de la Genèse. Le film se distingue par la qualité exceptionnelle 
de sa photographie. La Bible est elle aussi porteuse d’images, mais ce film parvient à créer un récit 
intemporel et d’une grande pertinence grâce à de magnifiques extérieurs. Presque chaque scène est 
entrecoupée de magnifiques plans montrant un monde à la fois pur (voire intact), à l’exception de 
quelques scènes urbaines qui montrent comment l’immoralité et la violence humaines conduisent à la 
destruction de l’humanité par Dieu. Tout cela rend la Bible hébraïque plus tangible. Il y a sans aucun 
doute dans ce choix de montrer qui auraient pu être les premiers Israélites en Canaan (des bergers et 
des nomades, vivant dans un monde à la fois d’une grande beauté et d’une grande simplicité, et 
racontant peut-être des histoires légendaires et mythologiques anciennes le soir ; ce qui, d’ailleurs, 
concorde parfaitement avec le fait historique que la Bible hébraïque est probablement avant tout une 
compilation de récits anciens retravaillés), quelque chose de profondément lié à l’approche quasi « 
néoréaliste » d’Ermanno Olmi, que cette vidéo rétrospective illustre parfaitement : 

 

 

 

 

 

 

 

 

77 



 

 

 

 

 
 
LE NOACHISME ET 
LES LOIS 
NOACHIDES 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

78 



Définitions 

Le noachisme (que l'on peut prononcer noachisme ou noarisme) peut se définir de plusieurs façons. Si 
on en croit Wikipedia, il s'agit d'un courant religieux du judaïsme. Si on se réfère aux écrits d'Aimé 
Pallière (écrivain et journaliste français, né en 1868 et mort en 1949) dans sa correspondance avec 
Elie Benamozegh (que je présente un peu plus tard), le noachisme peut se définir comme : 

La religion de l'humanité n'est autre que le NOACHISME, non qu'elle ait été instituée 
par Noé, mais parce qu'elle remonte à l'alliance faite par Dieu avec l'humanité en la 
personne de ce juste. Voilà la religion conservée par Israël pour être transmise aux 
gentils. 

(Le Sanctuaire Inconnu, page 132, éditions Ethos) 

Il en dira plus dans cet autre passage : 

Ce noachisme dont j'entendais parler pour la première fois me surprenait comme une 
chose inconsistante et dont le nom était pour le moins étrange. N'être plus chrétien de 
fait et conserver encore ce nom, n'être pas juif et me réclamer cependant d'une certaine 
manière du judaïsme, c'était là une position équivoque et pour laquelle je ne me sentais 
pas le moindre attrait. 

(Le Sanctuaire Inconnu, page 136, éditions Ethos) 

Et si on se réfère aux travaux d'Elie Benamozegh (rabbin, kabbaliste et philosophe, né en 1823 et mort 
en 1900) on peut dire du noachisme que : 

Cette loi noachide ou universelle qui gouverne l'humanité tout entière, doit être 
nécessairement plus rationnelle que la loi mosaïque, plus appropriée au côté intelligible 
des choses. Ce caractère de rationalité est sa qualité dominante, nous dirons même 
constitutive. L'examen le plus superficiel suffit pour s'en convaincre. 

Maïmonide, cependant, donne de la loi noachide une définition exacte quand il écrit : 
"Quiconque accepte les sept commandements et les observe avec soin est considéré 
comme un Gentil pieux, et il a part à la vie éternelle, mais c'est à la condition qu'il 
reçoive et exécute ces préceptes parce Dieu les a imposés dans sa Loi et qu'Il nous a 
révélé par Moïse notre maître que ce sont les ordonnances reçues à l'origine par les 
enfants de Noé; mais s'il pratique cela simplement parce que la raison lui suggère, il ne 
devrait point être regardé comme un prosélyte de la porte ou citoyen, ni comme un 
homme pieux ou un sage parmi les Gentils". 

(Israël et l'Humanité, page 296, Albin Michel, réimpression de 2023) 

Moïse Maïmonide (né en 1138 et mort en 1204) fût considéré comme une grande autorité rabbinique 
au Moyen-Age. Il est l'auteur d'une abondante littérature, il est notamment l'auteur de la Mishné 
Torah, un des codes les plus importants de la loi juive. Pour conclure sur les définitions du noachisme, 
on peut encore citer Liliane Vana (docteur en science des religions) qui nous dit que : 

79 



Les lois noahides constituent – avant toute chose – le contenu d’une alliance, la première 
scellée entre Dieu et l’humanité tout entière. En effet, selon le texte biblique, la première 
alliance n’est pas scellée avec les patriarches, ni avec le peuple d’Israël au pied du mont 
Sinaï, mais bel et bien avec l’ensemble des êtres humains : avec Noé, les rescapés du 
Déluge et leur descendance (Genèse 9). 

(Les lois noahides : Une mini-Torah pré-sinaïtique pour l'humanité et pour Israël, 
PARDÈS, 2012) 

De ces définitions on peut retenir essentiellement l'universalité des valeurs du noachisme. Notons 
également l'importance à donner au sens de "première alliance" entre Noé et Dieu à la sortie du 
Déluge. 

 
Public domain, via Wikimedia Commons 

Le judaïsme : une religion qui n'est pas prosélyte 

Pour comprendre le noachisme, il faut comprendre que le judaïsme n'est pas une religion prosélyte. Ce 
qui veut dire que le judaïsme ne cherche pas activement à convertir des gens, même si la conversion 
est bien entendue permise. Toutefois c'est un processus relativement long au contraire d'autres 
religions et dont l'aboutissement n'est pas forcément garanti. De plus, le judaïsme pose de nombreuses 
contraintes qu'il faut accepter de prendre sur soi lorsque l'on se convertit comme les interdits 
alimentaires, l'apprentissage de l'histoire et de l'hébreu, les nombreux rites, ou encore les 613 
commandements (mitsvot). C'est donc une religion exigeante dont le processus de conversion est 
difficile. Le judaïsme propose ainsi une autre voie aux non-juifs, parallèle au judaïsme. Il s'agit du 
noachisme qui est détaillé dans la législation juive comme nous le verrons en détail dans la suite de 
cet article. Elie Benamozegh en dit : 

Le noachisme nous est présenté, à l'avènement du mosaïsme lui-même, comme le 
premier degré d'une échelle que l'Israélite doit franchir avant de professer la loi 
mosaïque. Cela est vrai qu'Israël, à la sortie d'Egypte, parcourt distinctement ces deux 
degrés; il est d'abord initié à la loi noachide, et c'est seulement après cette initiation 
préalable qu'il reçoit la Loi de Moïse. 

(Israël et l'Humanité, page 277, Albin Michel, réimpression de 2023) 

80 



Plutôt que de devenir juif, un non-juif devrait donc d'abord songer à devenir un adhérent du 
noachisme. Notamment si la personne n'a pas les moyens matériels et humains de se convertir au 
judaïsme (éloignement géographique, incapacité à suivre les mitsvot etc...) Sauf si bien entendu la 
personne est réellement faîte pour être juive, auquel cas il faudra privilégier la conversion au judaïsme 
et faire preuve de persévérance. Devenir noachide peut aussi être une première étape en vue d'une 
conversion au judaïsme. Parallèle ne signifie pas égal, et il est important de dire qu'un noachide ne 
sera jamais considéré comme juif. C'est important de le souligner car il y a parfois une confusion 
comme nous le verrons plus loin. 

Retenons de cette partie que le noachisme est un peu comme une "troisième voie" entre juif et 
non-juif. 

Quelques textes à lire 

Avant d'aller plus loin, je vous propose d'évoquer brièvement quatre textes/ouvrages qui sont cités ici 
et qui me semblent indispensables à la compréhension de ce qu'est le noachisme. 

Israël et l'Humanité d'Elie Benamozegh 

Il serait difficile d'aller plus loin sans d'abord découvrir le livre "Israël et l'Humanité" d'Elie 
Benamozegh qui explicite ce qu'est le noachisme. Pour faire une brève synthèse de cet ouvrage, Elie 
Benamozegh plaide la chose suivante : les juifs doivent suivre la Loi de Moïse et les non-juifs doivent 
suivre le noachisme. Elie Benamozegh explique sur plusieurs chapitres ce qu'est le noachisme, son 
rapport à la Loi de Moïse et détaille le sens des différents commandements. Il en parle plus 
particulièrement dans les chapitres "Les Noachides" et "La Loi Noachide". 

Le Sanctuaire Inconnu d'Aimé Pallière 

Difficile également d'ignorer le livre "Le Sanctuaire Inconnu" d'Aimé Pallière où ce dernier évoque sa 
"conversion" au judaïsme (ou plutôt devrait-on parler de son rapprochement avec le judaïsme que 
d'une vraie conversion, car Aimé Pallière ne s'est jamais converti au judaïsme) et parle du noachisme 
que lui enseigna son maître à penser Elie Benamozegh. 

Le noachisme aujourd'hui d'Oury Cherki 

Dans son texte "Le noachisme aujourd'hui" le rabbin Oury Cherki (né en 1959 en Algérie) revient sur 
ce qui fait le noachisme aujourd'hui. Il évoque notamment son organisation le "Centre Noachide 
Mondial" et évoque la place du noachisme dans le judaïsme. Il insiste notamment beaucoup sur le 
besoin de reconnaissance du noachisme. Dans ce texte, il traite notamment de la vocation universelle 
du message d'Israël et du statut des noachides. Il traitera enfin le sujet de la loi noachide et des valeurs 
qui y sont rattachées. 

Les lois noahides : Une mini-Torah pré-sinaïtique pour l'humanité et pour Israël 
par Liliane Vana 

Dans ce texte, Liliane Vana explore en détail l'histoire et ce que sont les lois noachides. Elle revient 
notamment sur les sources juives historiques qui codifient le noachisme. Comme le titre de son texte 

81 



l'indique, Liliane Vana nous explique en quoi les lois noachides constituent une sorte de "mini-Torah" 
pour l'humanité dans la mesure où il s'agit de lois données après le Déluge dans le cadre de la 
première alliance entre Dieu et l'Humanité. Après avoir abordé le sujet de savoir qui sont les 
noachides en tenant compte de la tradition littéraire juive, Liliane Vana s'intéresse ensuite à la place 
des lois noachides dans le cadre de la loi juive (Halakha). Elle s'intéresse ensuite à l'histoire exacte des 
lois noachides, toujours dans la perspective de la tradition littéraire juive, et s'intéresse également au 
dénombrement exact des lois. Enfin, elle traitera du contenu de ces lois et de leur comparaison avec la 
Loi de Moïse révélée au mont Sinaï. 

 
Public domain, via Wikimedia Commons 

Les Sept lois de Noé et leur origine 

Quelle que soit la définition que l'on retient, le noachisme implique selon le judaïsme l'adhésion aux 
Sept lois dites de Noé (parfois l'ordre ou les intitulés peuvent varier un peu) : 

● d'établir des tribunaux : établir la justice 
● de l'interdiction de blasphémer : respecter Dieu 
● de l'interdiction d'idolâtrie : ne croire qu'en Dieu 
● de l'interdiction d'unions illicites : ne pas pratiquer des relations immorales 
● de l'interdiction d'assassiner : respecter la vie humaine 
● de l'interdiction de voler : respecter la propriété d'autrui 
● de l'interdiction de manger la chair arrachée à un animal vivant : ne pas faire preuve de 

cruauté avec les animaux 

En hébreu, on parle de : 

Sheva Mitzvot B'nei Noach 

Soit (n'oubliez pas que l'hébreu se lit de droite à gauche, plus d'informations sur l'hébreu ici) : 

נח בני מצוות שבע  

Il s'agit des lois les plus sociales possibles pour un être humain : interdiction du meurtre, de 
l'immoralité, de voler, de faire souffrir les animaux, établir la justice etc... On peut même dire qu'il 
s'agit d'une morale universelle valable pour l'ensemble des peuples. Mais ici il ne doit pas s'agir d'une 
morale mais au contraire d'une Loi. Un commandement mérite quelques explications, celui d'établir 

82 

https://lirelabiblehebraique.fr/breve-introduction-a-lhebreu/


des tribunaux. Il s'agit du seul commandement positif ("fais") alors que les autres commandements 
sont négatifs ("ne fais pas"). L'établissement des tribunaux peut s'entendre comme un commandement 
"politique" dans le sens d'un appel à action pour établir la justice. 

D'où viennent-elles ? Pour partie de la Torah (les 5 premiers livres de la Bible Hébraïque appelée 
Tanakh qui regroupe la Torah (la Loi ou Pentateuque), les Nevi'im (les Prophètes) et les Ketouvim (les 
Autres Écrits ou Hagiographes)), on peut à cet effet éventuellement citer le livre de la Genèse ou « Au 
commencement » ou Bereshit chapitre 9 (les citations sont issues de la traduction de la Bible dite 
Segond 21) : 

Seulement vous ne mangerez aucune viande avec sa vie, avec son sang [...] Si quelqu'un 
verse le sang de l'homme, son sang sera versé par l'homme, car Dieu a fait l'homme à 
son image. 

On retrouve dans la Torah d'autres interdictions comme celles de voler, de l'idolâtrie etc... mais ces 
dernières ne sont pas forcément données spécifiquement aux descendants de Noé. L'alliance entre 
Dieu et Noé décrite dans la Genèse ne mentionne pas ces règles. Nous avons simplement le passage 
suivant : 

Dieu dit encore à Noé et ses fils : "J'établis mon alliance avec vous et avec votre 
descendance après vous, avec tous les êtres vivants qui sont avec vous, tant les oiseaux 
que le bétail et tous les animaux de la terre, avec tous ceux qui sont sortis de l'arche, 
avec vous les animaux de la terre. J'établis mon alliance avec vous : aucune créature ne 
sera plus supprimée par l'eau du déluge et il n'y aura plus de déluge pour détruire la 
terre". 

Genèse 9 

 
Élisée Reclus, Public domain, via Wikimedia Commons 

83 

https://lirelabiblehebraique.fr/#le-pentateuque-ou-la-torah-%D7%AA%D7%95-%D7%A8-%D7%94
https://lirelabiblehebraique.fr/
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA


A titre de comparaison, l'alliance conclue avec Moïse sur le mont Sinaï est clairement mentionnée 
dans le Tanakh (ou Ancien Testament) et sans ambiguïté si on peut dire. Citons ici les dix 
commandements donnés à Moïse dans le livre de Exode ou « Noms » ou Shemot chapitre 20 : 

Alors Dieu prononça toutes ces paroles : "Je suis l'Éternel ton Dieu, celui qui t'ai fait 
sortir d'Egypte, de la maison d'esclavage. 

1. Tu n'auras pas d'autres dieux devant moi 
2. Tu ne feras pas de sculpture sacrée ni de représentation de ce qui est en haut 

dans le ciel et en bas sur la terre et dans l'eau plus bas que terre. Tu ne te 
prosterneras pas devant elles et tu ne les serviras pas [....] 

3. Tu n'utiliseras pas le nom de l'Éternel, ton Dieu, à la légère [...] 
4. Souviens-toi de faire du jour du repos un jour saint. Pendant 6 jours, tu 

travailleras et tu feras ce que tu dois faire. Mais le septième jour est le jour du 
repos de l'Éternel, ton Dieu. [...] 

5. Honore ton père et ta mère [...] 
6. Tu ne commettras pas de meurtre 
7. Tu ne commettras pas d'adultère 
8. Tu ne commettras pas de vol 
9. Tu ne porteras pas de faux témoignage contre ton prochain 
10. Tu ne convoiteras pas la maison de ton prochain [...] [ni] la femme [...] ni son 

esclave, ni sa servante, ni son boeuf, ni son âne, ni quoi que ce soit qui lui 
appartienne 

Exode 20 

En comparaison avec les Sept lois de Noé, nous dénombrons ici deux commandements positifs 
("fais") et huit commandements négatifs ("ne fais pas"). Aucune trace ici des Lois dites de Noé. On 
peut d'ailleurs se demander pourquoi les Lois de Noé ne reprennent pas par exemple le Shabbat ou 
encore l'absence de mensonge. Faut-il comprendre que les les Lois de Noé sont déduites 
implicitement de l'alliance nouée entre Dieu, Noé et ses descendants ? En l'état rien ne permet de 
l'étayer dans la mesure où la Torah ne décrit pas les contours de cette alliance dans des termes sans 
équivoque. D'où proviennent-elles vraiment alors ? Elles semblent donc davantage déduites de façon 
exégétique (c'est à dire par analyse du texte sacré) comme l'explique Liliane Vana avec cet exemple : 

Rabbi Yohanan, amora palestinien (250-290) et recteur de l’académie de Tibériade, les 
déduit grâce à une méthode exégétique bien particulière. En prenant chaque mot de 
Genèse 2, 16 et, en le mettant en regard avec un autre verset biblique qui lui donne sens, 
il parvient à la conclusion que chaque mot du verset correspond à une loi noahide. Voici 
ce que dit le verset : YHWH-Elohim donna un ordre à [l’être] humain en disant : de tous 
les arbres du jardin manger tu mangeras mais… et voici le résultat de cette lecture 
particulière de R. Yohanan que nous présentons dans l’ordre des mots hébraïques : 

— [Il] donna un ordre (dinin) : obligation d’établir des institutions judiciaires pour juger 
les différends entre les humains (v. Genèse 18, 19); 
— YHWH (birkat ha-shem) : interdiction de blasphémer le Nom divin 
(v. Lévitique 24, 16); 
— Elohim (‘abodah zarah) : interdiction de l’idolâtrie (v. Exode 20, 3); 
— à l’humain (shefikhut damim) : interdiction de l’homicide 

84 

https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA


(v. Genèse 9, 6); 
— en disant (gilluy ‘arayot) : interdiction des unions sexuelles illicites 
(Jérémie 3, 1); 
— de tous les arbres du jardin (gezel) : interdiction de voler; 
— manger tu mangeras (’ever min ha-hay) : interdiction de consommer 
un fragment de chair arrachée sur un animal vivant. 

(Les lois noahides : Une mini-Torah pré-sinaïtique pour l’humanité et pour Israël, 
PARDÈS, 2012) 

L'existence de ces lois est attestée dans la littérature juive ancienne comme nous l'explique encore 
Liliane Vana : 

D'un point de vue historique, les lois noahides sont attestées dans les textes juifs anciens, 
bien avant la littérature rabbinique, voire bien avant la littérature tannaïtique. Elles sont 
déjà mentionnées dans : 

1°) Le livre des Jubilés (7, 20-25) mais sans aucune précision de nombre. Noé y est 
représenté comme un père qui exhorte ses enfants à respecter les lois divines. « Il 
prescrivit à ses enfants d’accomplir la justice, de couvrir la honte de leur corps, de bénir 
leur Créateur, d’honorer père et mère, d’aimer chacun son prochain, de se garder de la 
fornication, de l’impureté et de toute violence. C’est, en effet, pour ces trois motifs qu’il 
y a eu un déluge sur la terre : la fornication..., l’impureté... violence et répandre le 
sang...» 

On date la composition du livre des Jubilés (dont des fragments ont été trouvés à 
Qumrân) de la fin du IIe siècle avant notre ère. On peut supposer que l’auteur reprend 
des traditions existantes et sans doute très anciennes. Nous savons par ailleurs que les 
traditions concernant des figures bibliques telles celles de Noé, Job, Daniel, etc., 
faisaient partie de la culture de l’orient ancien. 

2°) Le livre des sybilles 24 sq., œuvre que l’on date de la fin du premier siècle. Dans ce 
texte, les «lois noahides» sont présentées comme des lois universelles que toutes les 
nations ont l’obligation d’accomplir. 

3°) L’auteur des Actes des Apôtres 15, 20 fait l’injonction suivante à ses frères : « [...] les 
païens [...] qu’on leur recommande seulement de s’abstenir de ce qui a été souillé par les 
idoles, de la débauche, de l’usage des chairs étouffées et du sang. » on trouve les mêmes 
recommandations en Actes 15, 29; et 21, 25 ; I Corinthiens 8-10 ; Apocalypse 2, 20. Ces 
recommandations correspondent à une partie des lois noahides (cf. infra). 

Dans la littérature rabbinique, les lois noahides sont attestées tant dans les textes 
halakhiques que aggadiques. La tosefta ‘Abodah Zarah 8, 4 est sans doute l’attestation 
halakhique la plus ancienne. Curieusement, en TB Sanhedrin 56b, les lois noahides ne 
sont pas déduites de la péricope du Déluge (Genèse 9) mais du verset interdisant à 
’adam de consommer de l’arbre de la connaissance du bien et du mal (Genèse 2, 16). 

(Les lois noahides : Une mini-Torah pré-sinaïtique pour l’humanité et pour Israël, 
PARDÈS, 2012) 

85 



Quelques termes méritent une explication. Le terme "tannaïtique" désigne une période de transmission 
des enseignements des Sages d'Israël entre la période du Second Temple (520 avant JC) et 200 après 
JC. L'abréviation "TB" désigne le Talmud de Babylone. Le Talmud est un peu comme le recueil de la 
loi juive, c'est un document central pour le judaïsme rabbinique. La Tosefta est une compilation de la 
loi orale. Les termes "halakhique" et "aggadiques" désignent respectivement la loi juive et les 
enseignements non législatifs de la tradition juive. 

 
Edward Hicks, Public domain, via Wikimedia Commons 

Et encore un peu plus loin son texte, Liliane Vana nous explique le contenu de ces lois et les 
désaccords qui existent dans la littérature juive quant au périmètre exact de ces lois : 

Outre le désaccord entre les tannaïm sur le nombre de lois noahides, on constate 
également un désaccord sur leur contenu. Le passage le plus important est celui de t 
‘Abodah Zarah (TB Sanhedrin 56a-b). Voyons le texte : 

Nos Maîtres ont enseigné : sept commandements ont été donnés aux « enfants de Noé » 
: [l’obligation d’instituer des] tribunaux, [l’interdiction de] bénir le Nom [divin], 
l’idolâtrie, les relations sexuelles illicites, l’homicide, le vol, [le prélèvement d’un] 
fragment de chair sur un [animal] vivant. Rabbi Hananyah ben Gamliel dit : le sang d’un 
animal vivant également [leur est interdit], rabbi Hidqa dit : la castration également [leur 
est interdite], rabbi shime’on dit : la sorcellerie également [leur est interdite], rabbi Yose 
dit : tout ce qui a trait à la magie et à la sorcellerie mentionné dans la péricope (sur ces 
pratiques) en Deutéronome (11, 10-11) également [leur est interdit], rabbi el‘azar dit : 
[...] croiser des animaux [hétérogènes] ou croiser les plantes [hétérogènes] leur est 
également interdit. » (TB Sanhedrin 56a-b). 

(Les lois noahides : Une mini-Torah pré-sinaïtique pour l’humanité et pour Israël, 
PARDÈS, 2012) 

Le terme "tannaïm" désigne ici les Sages d'Israël. Le rabbin Elie Benamozegh nous explique quant à 
lui : 

La plus ancienne Beraïta les énumère ainsi qu'il suit : "Nos docteurs ont dit que sept 
commandements ont été imposés aux fils de Noé : le premier leur prescrit d'avoir des 
magistrats; les six autres leur défendent 1° le sacrilège; 2° le polythèisme; 3° l'inceste; 
4° l'homicide; 5° le vol; 6° l'usage d'un membre d'un animal vivant. 

86 



(Israël et l'Humanité, page 300, Albin Michel, réimpression de 2023) 

"Beraïta" désigne une tradition de la Torah Orale, cette dernière désigne comme son nom l'indique 
l'ensemble de la tradition transmise oralement et qui explicite la Torah dite Écrite (celle transmise à 
Moïse si on en croit la tradition). 

Les Sept lois de Noé constituent donc le socle du noachisme. Il s'agit de lois, comme nous l'avons vu, 
qui peuvent faire office de morale universelle. Leur origine est mixte, puisqu'elles (les lois) puisent à 
la fois dans la Torah et dans la littérature juive traditionnelle. 

 
James Tissot, Public domain, via Wikimedia Commons 

Les pratiquants et les pratiques 

On appelle les pratiquants de ce courant du judaïsme les Ben Noah (prononcé généralement noar) 
pour les hommes et les Bat Noah pour les femmes; que l'on peut aussi appeler des noachides. Les 
termes "Ben" et "Bat" veulent respectivement dire "fils" ou "fille", soit "fils/fille de Noé". En hébreu 
cela s'écrit : 

נח בני  

Et en translittération : 

Bnei Noach 

Qui sont-ils ? Ou plutôt qu'est-ce que regroupe le terme de noachide ? D'après Liliane Vana : 

Si l’on se place du point de vue du texte biblique, les Noahides, les « enfants de Noé » 
(beney Noah), ne sont pas les étrangers mais l’humanité tout entière avec laquelle Dieu a 
conclu une alliance et envers laquelle il a pris des engagements après le Déluge. 

(Les lois noahides : Une mini-Torah pré-sinaïtique pour l’humanité et pour Israël, 
PARDÈS, 2012) 

Oury Cherki nous offre une autre définition peut-être plus restreinte : 

87 



La condition humaine du noachide reste encore à définir. L’expression la plus plausible 
que m’en a donné une candidate au noachisme est : « appartenir à la sainteté à partir de 
l’extérieur ». 

(Le noachisme aujourd’hui, PARDÈS, 2015) 

Quand est-il de leur pratique quotidienne ? N'étant pas juif (même si le noachisme est un courant du 
judaïsme) les adhérents du noachisme ne sont donc pas tenus d'obéir aux mitsvot (commandements) 
de la loi juive, mais ils peuvent librement les observer à deux exceptions près : 

● L'étude de la Torah en profondeur leur est interdite 
● Ils peuvent marquer le jour du Shabbat mais doivent s'astreindre à faire au moins une action 

interdite (ce n'est donc pas un Shabbat complet) 

Le Shabbat est le jour de repos pour les pratiquants du judaïsme. Cela peut donc donner lieu à des 
emprunts au judaïsme dans lequel le Ben Noah ou la Bat Noah "choisit" (le terme n'est pas le meilleur, 
mais vous aurez sans doute compris) ce qui peut l'intéresser dans le judaïsme. Ainsi certains 
appliqueront plus ou moins les mitsvot, certains feront partiellement Shabbat et d'autres prendront à 
cœur d'étudier la Torah sans pouvoir l'étudier en profondeur toutefois. Cela pourrait être interprété 
comme du judaïsme "light", d'où l'intérêt de répéter encore une fois que le noachide n'est pas juif. 
Toutefois, des emprunts sont possibles pour alimenter une pratique spirituelle. Certains pourront alors 
dire qu'il s'agit d'une nouvelle religion, mais il est important de souligner qu'il n'en est rien puisqu'il 
s'agit bel et bien d'un courant du judaïsme. 

Rien n'empêche donc de lire des commentaires historiques/théologiques sur la Torah et le Tanakh (ou 
aussi appelé Ancien Testament dans les bibles chrétiennes) ne serait-ce que par intérêt philosophique. 
Je cite ici une liste non exhaustive d'ouvrages ou de collections d'ouvrages que l'on peut consulter à 
cet effet : 

● Les ABC de la Bible aux éditions du Cerf 
● Les nombreux ouvrages de Thomas Römer sur l'Ancien Testament 
● "Panorama de l'Ancien Testament" par Henrietta C. Mears 
● "L'Ancien Testament à travers 100 chefs-d'oeuvre de la peinture" par Regis Debray 
● "L'Ancien Testament expliqué à ceux qui n'y comprennent rien ou presque" par Jean-Louis 

Ska 
● "Pour lire l'Ancien Testament", de Gérard Billon et Philippe Gruson 
● « 60 minutes pour comprendre la Bible », de Nick Page 

Rien n'empêche non plus de s'imprégner des prières juives pour développer sa spiritualité. Je cite à cet 
effet deux ouvrages : 

● "Initiation à la prière juive, rites et prières de la vie quotidienne" de Jean Tourniac aux 
éditions Dauphin 

● "Prières juives" dans les Cahiers Evangile aux éditions du Cerf 

Je cite sur le sujet des emprunts au judaïsme ce court passage écrit par Elie Benamozegh : 

Maïmonide formule à son tour cette même doctrine lorsqu'il déclare que si le noachide, 
tout en observant sa propre loi, désire exécuter quelques-uns des préceptes du judaïsme, 

88 



on ne doit point le lui interdire. Ainsi le judaïsme est si peu l'unique religion destinée à 
tout le monde que ses pratiques sont facultatives pour tous ceux qui ne sont pas Israélites 
de naissance. 

(Israël et l'Humanité, page 278, Albin Michel, réimpression de 2023) 

 
Gustave Doré, Public domain, via Wikimedia Commons 

Ajoutons encore cet autre passage écrit de la main d'Elie Benamozegh où il mentionne notamment le 
Shabbat : 

Le véritable esprit du judaïsme se manifeste clairement quand nous le voyons proclamer 
qu'il existe, chez les Gentils, des hommes justes, aimés de Dieu, dont les mérites font la 
prospérité des Nations. Ce n'est pas seulement Job que les Docteurs nous citent comme 
le juste par excellence. La Bible fournit d'autres exemples. Voici un remarquable passage 
d'Isaïe dans lequel il s'agit incontestablement des bons païens "Que le fils d'étranger qui 
s'est associé à l'Éternel ne dise pas : "L'Éternel me sépare de mon propre peuple !..." Le 
fils d'étranger qui s'est associé à l'Éternel pour le servir, pour aimer le nom de l'Éternel, 
pour être du nombre de ses serviteurs, tous ceux qui observent le sabbat pour ne point le 
profaner et qui persévèrent dans mon alliance, je les conduirai à ma montagne sainte, et 
je les réjouirai dans ma maison de prière, leurs holocaustes et leurs sacrifices seront 
agréés sur mon autel, car ma maison sera appelée une maison de prière pour tous les 
peuples". Le païen dont il est ici question est-il celui qui se convertit entièrement au 
judaïsme ? Le nom de fils d'étranger qui lui est donné, même après sa conversion, ne 
permet pas de le supposer. Le langage qu'on lui fait tenir rend la supposition non moins 
improbable. Dirait-il après, après son affiliation au judaïsme, que l'Éternel le sépare de 
son peuple ? La phrase finale : "Car ma maison sera appelée une maison de prière pour 
tous les peuples" prouve d'ailleurs suffisamment qu'il s'agit d'autres nations et de toutes 
les races, sans distinction. Quant aux paroles relatives au respect du sabbat, il faut 
rappeler que le noachide a la faculté d'observer à son choix un ou plusieurs préceptes 
mosaïques, et par conséquent le sabbat. Mais nous devons ajouter que la tradition 
rabbinique impose au simple prosélyte de la porte, au vrai noachide, un demi-repos au 
septième jour. 

89 



(Israël et l'Humanité, page 282-283, Albin Michel, réimpression de 2023) 

Notons que cette attitude n'est pas universellement acceptée puisque pour certains les noachides 
devraient se cantonner à respecter et appliquer les Sept lois de Noé sans s'intéresser aux pratiques 
juives (notamment le Shabbat, les fêtes juives etc...), alors que pour d'autres une forme de 
"judaïsation" doit s'effectuer et les noachides doivent pouvoir faire des emprunts au judaïsme et ainsi 
alimenter leur pratique quotidienne. La seconde opinion tient compte du fait que les Sept lois de Noé 
sont essentiellement des lois négatives ("ne fais pas") ce qui pose des problèmes pour une pratique 
quotidienne. 

Quid de la reconnaissance ? Le statut de Ben ou Bat Noah est avant tout un engagement strictement 
personnel qui ne fait pas forcément l'objet d'une reconnaissance avec un passage devant le rabbin. 
Comme me l'expliquait un rabbin, certains rabbins vont procéder à une reconnaissance du statut de 
Ben ou Bat Noah de la personne concernée, mais cela reste purement symbolique. C'est par exemple 
le cas du "Centre Noachide Mondial" dont le fondateur Oury Cherki dit ainsi : 

Dans le cadre de notre organisation « Brit Olam – centre noachide mondial », il est 
fréquent que se présente un noachide, ou une famille entière, pour accepter en présence 
de trois rabbins la législation noachide et sa nature révélée. 

(Le noachisme aujourd’hui, PARDÈS, 2015) 

Elie Benamozegh explique une chose assez similaire dans son ouvrage "Israël et l'humanité", je cite : 

Quelles étaient donc les formalités qui marquaient le passage du polythéisme au 
noachisme ? Un texte indique que le Gentil qui se convertissait devait se présenter 
devant trois habérim (frères, compagnons), nom que l'on donnait aux Docteurs d'Israël. 

(Israël et l'Humanité, page 297, Albin Michel, réimpression de 2023) 

Même si cela est donc possible dans certains cas, il est important d'insister sur le fait qu'il n'y a pas 
forcément une obligation à passer devant un tribunal rabbinique pour devenir Ben ou Bat Noah. C'est 
donc avant tout un engagement entre soi et Dieu. Certains diront alors de ce statut, de façon peut-être 
un peu péjorative, que c'est être juif sans être juif. Il peut donc y avoir confusion, d'où l'importance de 
rappeler qu'un noachide n'est pas juif. Au mieux on peut le décrire comme judaïsant dans la mesure où 
il (le/la noachide) peut faire des emprunts au judaïsme dans le cadre de sa démarche spirituelle. 

A la différence du judaïsme, le noachisme ne s'hérite pas. Chaque génération doit donc accomplir une 
démarche personnelle pour devenir Ben ou Bat Noah. 

Nous avons donc vu ici qui sont les noachides et comment ils peuvent vivre leur croyance. Notez bien 
qu'il n'est pas universellement accepté que les noachides fassent des emprunts au judaïsme. 

Des communautés naissantes 

Toutefois, des communautés se sont formées pour permettre aux noachides de se regrouper et 
développer leurs idées. Les communautés sont souvent de petites tailles et assez dispersées de part le 
monde. Il n'y a pas une autorité centrale au-dessus de ces communautés, elles sont donc libres de 
s'organiser comme elles le souhaitent. Selon les sources il y aurait quelques dizaines de milliers 

90 



d'adhérents dans le monde, et les plus grosses communautés se trouveraient notamment aux 
Etats-Unis ou encore aux Philippines. On peut parler à cet effet du "Centre Noachide Mondial" animé 
par le rabbin Oury Cherki qui dit du noachisme : 

Cependant, le message universel d’Israël existe et il est transmis par la tradition sous 
l’appellation de noachisme [...] Pour l’individu, l’adoption du noachisme consiste donc à 
reconnaître l’origine révélée et mosaïque de la loi morale, pour retrouver le statut de 
«celui qui accomplit par obligation» 

(Le noachisme aujourd’hui, PARDÈS, 2015). 

Conclusions 

En conclusion nous pouvons dire du noachisme qu'il s'agit d'une doctrine universelle donnée par Dieu 
à l'ensemble de l'Humanité après le Déluge. Ces lois prennent à la fois leur source dans la Torah et 
dans la littérature juive ancienne comme nous avons pu le voir en détail dans cet article. Il s'agit de 
lois qui, on peut le dire, servent à former un cadre minimal de conduite pour l'Humanité. Toutefois il 
faut bien comprendre que le noachisme n'est pas une simple morale ou un code de conduite mais bien 
d'une Loi d'origine divine offerte après l'épisode du Déluge. Pour paraphraser Oury Cherki dans son 
texte "Le noachisme aujourd'hui", il s'agit donc de reconnaître l'origine révélée de la loi morale. Nous 
avons pu également nous intéresser à divers auteurs comme Elie Benamozegh ou encore Aimé 
Pallière dont les travaux sont réellement pionniers dans le domaine du noachisme. Et enfin, nous 
avons également vu comme il était possible de pratiquer le noachisme via des emprunts au judaïsme.  

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

91 



 

 

 

 

 

 

LECTURE 
COMPARATIVE 
ENTRE JUDAÏSME 
ET CHRISTIANISME 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

92 



Différences entre lectures chrétiennes et juives 

Les lectures juives et chrétiennes divergent forcément lorsque l'on parle de la Bible Hébraïque ou 
Ancien Testament. Cela commence tout d'abord par la dénomination du livre en question. Quand dans 
le christianisme le livre (ou ensemble de livres) est dénommé Ancien Testament ce qui appelle un 
complément dénommé Nouveau Testament, le judaïsme considère ce livre en tant que seule et unique 
Bible du peuple juif. 

Le terme de "Testament" est à entendre dans le sens "d'alliance" Chez les chrétiens, nous avons donc 
l'ancienne alliance puis la nouvelle incarnée plus particulièrement par Jésus Christ considéré comme 
fils de Dieu et Messie. Cet état de fait conduit souvent - sans en faire une généralité - à une lecture de 
l'Ancien Testament à la lumière du Nouveau Testament. Cette situation implique tout d'abord de 
considérer que les livres liés à la Loi (on peut penser par exemple au livre du Lévitique ou « Et il 
appela » ou Vayiqra) ne sont plus d'actualité aujourd'hui dans la mesure où Jésus, par son sacrifice sur 
la croix raconté dans le Nouveau Testament, à en quelque sorte accompli l'ancienne alliance. Cela 
englobe aussi bien les sacrifices, les fêtes ou encore des rites comme la circoncision. Un autre aspect 
de cette lecture est la recherche d'annonces messianiques (principalement la venue de Jésus Christ) 
dans de nombreux passages de l'Ancien Testament. C'est particulièrement le cas par exemple du livre 
Isaïe ou Yeshayahou qui a été longuement scruté à cet effet. Voici un exemple de verset interprété 
comme annonçant la venue de Jésus Christ pour les chrétiens : 

Voilà pourquoi c'est le Seigneur lui-même qui vous donnera un signe: la vierge sera 
enceinte, elle mettra au monde un fils et l'appellera Emmanuel. 

Isaïe 7 

 

Public domain, via Wikimedia Commons 

Verset qui confirmerait ainsi la conception "virginale" de Jésus. Notons toutefois qu'il existe des 
critiques sur cette traduction, dans la mesure où dans d'autres versions le terme "vierge" est remplacé 
par "jeune fille". On trouve d'autres versets interprétés en ce sens comme dans les Psaumes ou Tehilim 
également : 

93 

https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90
https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90
https://lirelabiblehebraique.fr/les-fetes-juives/
https://lirelabiblehebraique.fr/#isaie-ou-yeshayahou-%D7%99-%D7%A9-%D7%A2-%D7%99-%D7%94%D7%95
https://lirelabiblehebraique.fr/#isaie-ou-yeshayahou-%D7%99-%D7%A9-%D7%A2-%D7%99-%D7%94%D7%95
https://lirelabiblehebraique.fr/#psaumes-ou-tehilim-%D7%AA-%D7%94-%D7%9C-%D7%99%D7%9D


Oui, des chiens m'environnent, une bande de scélérats rôdent autour de moi; ils ont 
percé mes mains et mes pieds. 

Psaumes 22 

Verset qui serait une annonce de la crucifixion de Jésus. Citons encore Zacharie ou Zekharia au 
chapitre 9 avec ce passage qui annoncerait l'entrée triomphante de Jésus à Jérusalem : 

Réjouis-toi, fille de Sion! Lance des acclamations, fille de Jérusalem! Voici ton roi qui 
vient à toi; il est juste et victorieux, il est humble et monté sur un âne, sur un ânon, le 
petit d'une ânesse 

Pour conclure sur les textes interprétés comme préfigurant le sacrifice du Christ dans le christianisme, 
terminons par la citation du chapitre 53 du livre d'Isaïe et sa parabole du Juste souffrant : 

Qui a cru à notre prédication? A qui le bras de l'Eternel a-t-il été révélé? Il a grandi 
devant lui comme une jeune plante, comme un rejeton qui sort d'une terre toute sèche. Il 
n'avait ni beauté ni splendeur propre à attirer nos regards, et son aspect n'avait rien pour 
nous plaire. Méprisé et délaissé par les hommes, homme de douleur, habitué à la 
souffrance, il était pareil à celui face auquel on détourne la tête: nous l'avons méprisé, 
nous n'avons fait aucun cas de lui. 

Pourtant, ce sont nos souffrances qu'il a portées, c'est de nos douleurs qu'il s'est chargé. 
Et nous, nous l'avons considéré comme puni, frappé par Dieu et humilié. Mais lui, il 
était blessé à cause de nos transgressions, brisé à cause de nos fautes: la punition qui 
nous donne la paix est tombée sur lui, et c'est par ses blessures que nous sommes guéris. 

Nous étions tous comme des brebis égarées: chacun suivait sa propre voie, et l'Eternel a 
fait retomber sur lui nos fautes à tous. Il a été maltraité, il s'est humilié et n'a pas ouvert 
la bouche. Pareil à un agneau qu'on mène à l'abattoir, à une brebis muette devant ceux 
qui la tondent, il n'a pas ouvert la bouche. Il a été enlevé sous la contrainte et sous le 
jugement, et dans sa génération qui s'est inquiété de son sort? Qui s'est soucié de ce qu'il 
était exclu de la terre des vivants, frappé à cause de la révolte de mon peuple? On a mis 
son tombeau parmi les méchants, sa tombe avec le riche, alors qu'il n'avait pas commis 
de violence et qu'il n'y avait pas eu de tromperie dans sa bouche. 

L'Eternel a voulu le briser par la souffrance. Si tu fais de sa vie un sacrifice de 
culpabilité, il verra une descendance et vivra longtemps, et la volonté de l'Eternel sera 
accomplie par son intermédiaire. Après tant de trouble, il verra la lumière et sera 
satisfait. Par sa connaissance, mon serviteur juste procurera la justice à beaucoup 
d'hommes; c'est lui qui portera leurs fautes. 

Voilà pourquoi je lui donnerai sa part au milieu de beaucoup et il partagera le butin avec 
les puissants: parce qu'il s'est dépouillé lui-même jusqu'à la mort et qu'il a été compté 
parmi les criminels, parce qu'il a porté le péché de beaucoup d'hommes et qu'il est 
intervenu en faveur des coupables. 

Enfin, cela se traduit également par une organisation différente des chapitres (voir ici pour plus de 
détails) et parfois l'inclusion de livres dits "Deutérocanoniques" qui ne sont pas présents dans le 

94 

https://lirelabiblehebraique.fr/#zacharie-ou-zekharia-%D7%96-%D7%9B-%D7%A8-%D7%99-%D7%94
https://lirelabiblehebraique.fr/#qu-est-ce-que-que-le-tanakh-%D7%AA-%D7%A0-%D7%9A-bible-hebraique-ou-ancien-testament


Tanakh ainsi que dans les bibles protestantes (qui ont fait le choix de se rapprocher des livres existants 
dans la tradition juive). Les livres "Deutérocanoniques" sont des livres exclus pour diverses raisons du 
canon hébraïque et protestant, mais retenus dans les bibles catholiques. Voici le découpage des livres 
dans la tradition chrétienne protestante (qui présuppose d'emmener le lecteur vers la lecture du 
Nouveau Testament) : 

● Pentateuque: Genèse, Exode, Lévitique, Nombres, Deutéronome. 
● Livres historiques: Josué, Juges, Ruth, 1 et 2 Samuel, 1 et 2 Rois, 1 et 2 Chroniques, Esdras, 

Néhémie, Esther. 
● Livres poétiques: Job, Psaumes, Proverbes, Ecclésiaste, Cantique des cantiques. 
● Livres prophétiques: Esaïe, Jérémie, Lamentations, Ezéchiel, Daniel, Osée, Joël, Amos, 

Abdias, Jonas, Michée, Nahum, Habakuk, Sophonie, Aggée, Zacharie, Malachie. 

 

Codex Sinaiticus (Gregory-Aland no. א or 01), Public domain, via Wikimedia Commons 

C'est sur ces paroles de Malachie que s'achève le Nouveau Testament : 

Souvenez-vous de la loi de mon serviteur Moïse! Je lui ai donné en Horeb, pour tout 
Israël, des prescriptions et des règles. Je vous enverrai le prophète Elie avant que 
n'arrive le jour de l'Eternel, ce jour grand et redoutable. Il ramènera le coeur des pères 
vers leurs enfants et le coeur des enfants vers leurs pères, de peur que je ne vienne 
frapper le pays de destruction. 

Dans le judaïsme, la Bible est considérée comme un ensemble que l'on pourrait qualifier de "fini". 
Processus qui est le fruit d'un long travail de canonisation des Ecritures. Il n'y a donc pas, à la 
différence des chrétiens, un après sous la forme d'un autre recueil de livres qui viendrait abolir ou 
remplacer ce qui vient d'être dit. On trouve seulement des ouvrages complémentaires qui viennent 
préciser le sens des Ecritures dont le plus célèbre est le Talmud lorsque le texte biblique seul ne suffit 
pas à déduire des règles ou lorsque le texte manque de clarté ou encore lorsque la Loi nécessite des 
adaptations au contexte moderne. La Bible est d'abord lue comme racontant l'histoire de l'humanité 
sous l'égide de Dieu, depuis la création dans le livre de la Genèse ou « Au commencement » ou 
Bereshit jusqu'au retour de l'exil Babylonien dans les livres prophétiques. La Bible est ensuite vue 
comme décrivant l'alliance entre le peuple d'Israël et Dieu. Cette alliance n'est pas une simple élection, 
mais au contraire un véritable sacerdoce (on lit souvent Dieu qui déclare aux israélites "Vous serez 
une nation de prêtres" ou encore "Vous serez saints car je suis saint") qui implique le respect de 

95 

https://lirelabiblehebraique.fr/#le-canon-hebraique-et-les-traductions
https://lirelabiblehebraique.fr/#breve-introduction-au-talmud-%D7%AA-%D7%9C-%D7%9E%D7%95-%D7%93
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#les-prophetes-ou-neviim-%D7%A0%D7%91%D7%99%D7%90%D7%99%D7%9D


nombreux commandements (circoncision, fêtes, sacrifices etc...), dont les plus célèbres sont les Dix 
Commandements. 

 

Ephraim Moses Lilien, Public domain, via Wikimedia Commons 

La destruction du Temple à Jérusalem à entraîné la modification de la Loi (à savoir notamment le 
remplacement des sacrifices par des prières) mais pas son abrogation. Par ailleurs, la Bible Hébraïque 
pose les bases de ce que l'on peut appeler le messianisme juif (à ne pas confondre avec le judaïsme 
messianique, qui est une branche du christianisme qui se revendique du judaïsme et reconnaît Jésus 
comme Messie; cette branche est assez mal perçue par les juifs qui lui reproche son prosélytisme et sa 
volonté de convertir les juifs) : à savoir l'attente de la venue d'un prophète qui sera issu de la lignée du 
roi David et qui établira l'âge messianique sur la Terre. A la différence du christianisme, le judaïsme 
qui reconnaît toutefois la venue de prophètes, attend - en théorie - toujours son Messie (quand le 
christianisme a reçu le sien en la personne de Jésus). Enfin, l'ordre des livres du Tanakh présuppose 
une autre visée à savoir celle notamment de constituer ce que l'on pourrait dénommer "une nation 
portative" (ce qui est d'ailleurs devenu particulièrement vrai après la destruction du Second Temple de 
Jérusalem avec la dispersion du peuple juif, où le culte juif à subi une mutation en mettant l'accent sur 
l'étude de la Torah et la prière). Raison notamment pour laquelle le Tanakh suit le découpage suivant 
(qui correspond, à la différence de l'Ancien Testament, un ordre plutôt thématique) : 

● La Torah : Genèse, Exode, Lévitique, Nombres et Deutéronome 
● Les Prophètes (Neviim) : Josué, Juges, Samuel, Rois, Isaïe, Jérémie, Ézéchiel puis les 12 

petits prophètes (« petits » au sens de la taille des livres) : Osée, Joël, Amos, Abdias, Jonas, 
Michée, Nahum, Habacuc, Sophonie, Aggée, Zacharie, Malachie 

● Les Autres Ecrits (Ketouvim) : Psaumes, Proverbes, Job, Cantique des Cantiques, Ruth, 
Lamentations, Ecclésiaste, Esther, Daniel, Esdras, Néhémie et les Chroniques 

La Bible Hébraïque s'achève quant à elle sur ces mots issus du livre des Chroniques ou Divrei 
Hayamim : 

96 

https://lirelabiblehebraique.fr/#chroniques-ou-divrei-hayamim-%D7%93-%D7%91-%D7%A8-%D7%99-%D7%94-%D7%99-%D7%9E-%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#chroniques-ou-divrei-hayamim-%D7%93-%D7%91-%D7%A8-%D7%99-%D7%94-%D7%99-%D7%9E-%D7%99%D7%9D


La première année du règne de Cyrus sur la Perse, l'Eternel réveilla l'esprit de Cyrus, roi 
de Perse, afin que s'accomplisse la parole qu'il avait prononcée par Jérémie, et celui-ci 
fit faire de vive voix, et même par écrit, la proclamation que voici dans tout son 
royaume: «Voici ce que dit Cyrus, roi de Perse: L'Eternel, le Dieu du ciel, m'a donné 
tous les royaumes de la terre et m'a désigné pour lui construire un temple à Jérusalem, en 
Juda. Qui parmi vous fait partie de son peuple? Que l'Eternel, son Dieu, soit avec lui et 
qu'il y monte!» 

Ces différences de lectures ont abouti à des discussions poussées au sein du christianisme où l'on est 
même allé jusqu'à s'interroger sur la possibilité qu'il existe un Dieu de l'Ancien Testament et un Dieu 
du Nouveau Testament, tant les visées de l'action divine sont parfois très différentes. Le christianisme 
a ainsi souvent comparé le Dieu de l'Ancien Testament (parfois qualifié de "Dieu de colère" du fait 
d'une certaine violence présente dans les textes : déluge, batailles, invasions, destruction de peuples 
entiers comme dans le livre de Josué ou Yehoshoua, sacrifices etc...) à un Dieu du Nouveau Testament 
(qualifié de "Dieu d'amour" tant son message - par l'intermédiaire de Jésus - est orienté vers la 
salvation de l'humanité et le culte de l'amour entre les individus). 

 

Public domain, via Wikimedia Commons 

On a également rencontré des concepts tendant à décrire une opposition entre un culte rituel (Ancien 
Testament) et une pratique plus spirituelle liée à l'esprit (Nouveau Testament). Notons aussi le fait que 
les deux livres racontent des histoires différentes : d'un côté l'alliance entre Dieu et Israël, de l'autre 
une alliance qui s'adresse non plus seulement aux juifs mais à l'humanité toute entière. Certains 
penseurs chrétiens au début de la chrétienté, comme Marcion (qui fut plus tard excommunié), sont 
allés jusqu'à proposer d'exclure l'Ancien Testament des écritures saintes. Notons également que la 
position de l'Eglise a beaucoup évolué à travers le temps (on est ainsi passé de l'accusation de déicide 
contre les juifs à la reconnaissance d'une forme de sémitisme spirituel; on peut citer à cet effet les 
déclarations du Pape Pie XI "Spirituellement, nous sommes des sémites" ou encore Jean-Paul II qui 
déclarait que les juifs sont les "frères aînés des chrétiens"), notamment à notre époque à cause de la 
Shoah, ce qui a amené une démarche de revalorisation des origines si on peut dire juives de la foi 

97 

https://lirelabiblehebraique.fr/#josue-ou-yehoshoua-%D7%99-%D7%94%D7%95-%D7%A9-%D7%A2


chrétienne ainsi qu'à une normalisation des relations entre judaïsme et christianisme. Ainsi on en est 
même parfois venu à désigner la Bible Hébraïque non plus comme l'Ancien Testament mais comme le 
Premier Testament par égard pour les juifs et également pour rappeler que les deux écrits sont 
indissociables dans le christianisme. Nous avons évoqué la religion catholique, mais le protestantisme 
n'est pas en reste en termes de relations complexes avec le judaïsme. D'abord revenu aux 
fondamentaux du judaïsme avec le fait d'avoir choisi de ne retenir que les livres de la Bible Hébraïque 
pour la composition de l'Ancien Testament et d'avoir émis la doctrine de la Sola Scriptura ("Les 
Ecritures seules"), le père du protestantisme, Martin Luther, a ensuite entretenu des rapports agressifs 
avec la communauté juive en témoigne son pamphlet antisémite "Des Juifs et de leurs mensonges" 
publié vers la fin de sa vie. Cela a amené plus récemment certaines communautés protestantes, 
notamment allemandes, à se dissocier clairement de certains enseignements de Luther et à demander 
pardon auprès de la communauté juive pour les erreurs passées. 

 

Martin Luther, Public domain, via Wikimedia Commons 

Dans le judaïsme, le texte de la Bible Hébraïque n'a jamais connu une suite et reste central en 
témoigne la place accordée à la lecture de la Torah à la synagogue. Comme nous l'avons indiqué plus 
haut en parlant du Talmud, la littérature juive relative aux Ecritures est simplement venue préciser le 
sens des choses ou proposer des adaptations modernes liées à certaines pratiques. Mais aucun texte ne 
saurait remplacer la Bible Hébraïque et plus particulièrement la Torah. Par conséquent, et il n'y a pas 
de débats au sein du judaïsme, les écritures du Nouveau Testament sont rejetées en bloc malgré le fait 
que le Nouveau Testament est né dans un contexte juif, en témoigne le fait que Jésus lui-même et ses 
apôtres l'étaient. Toutefois, cette situation n'a pas empêché à l'époque contemporaine des réflexions 
fécondes sur la façon dont la communauté juive pourrait lire ou interpréter le Nouveau Testament. A 
cet effet, citons l'ouvrage "Jewish Annotated New Testament" édité par Amy-Jill Levine et Marc Zvi 
Brettler, deux chercheurs juifs qui ont proposé une édition du Nouveau Testament accompagnée de 
nombreuses notes et commentaires dont le but de comprendre ce que ce livre raconte du judaïsme à 
l'époque de Jésus. Citons encore l'ouvrage "Quand Jésus parle à Israël - Un rabbin lit les Évangiles" 
du rabbin Philippe Haddad qui propose une réflexion sur les paroles et enseignements de Jésus dans le 
cadre du judaïsme du Second Temple. 

98 



L'alliance avec Abraham, la circoncision et le monothéisme 

Ici, on retrouve le socle commun à toutes les religions monothéistes (Christianisme, Islam, Judaïsme) 
: la reconnaissance d'un ancêtre commun en la personne d'Abraham dont les aventures sont racontées 
dans le Tanakh ou Ancien Testament dans le livre de la Genèse ou « Au commencement » ou 
Bereshit. 

 

Hult, Adolf, 1869-1943;Augustana synod. [from old catalog], No restrictions, via Wikimedia 
Commons 

Le judaïsme est donc par essence une religion strictement monothéiste comme en témoigne l'histoire 
de son ancêtre Abraham qui a tout quitté pour suivre le chemin tracé par Dieu. Si on lit en détail les 
textes du Tanakh ou Ancien Testament, cela implique pour les croyants (et dans le judaïsme, le peuple 
israélite) de ne pas pratiquer l'idolâtrie qui est une faute majeure dans le judaïsme. Ce terme regroupe 
des pratiques aujourd'hui disparues (comme le culte des Baal, des poteaux d'Astarté ou encore les 
prostituées sacrées) et encore d'actualité comme la divination ou la lecture des présages. Il existe à ce 
sujet un débat dans le judaïsme pour savoir si le christianisme est (ou non) une religion idolâtre dans 
la mesure où le christianisme pratique plusieurs choses interdites dans le judaïsme. Étant utile de 
rappeler que chez les premiers Israélites, le problème était manifestement légion, en témoigne par 
exemple ce texte du livre des Rois ou Melakhim : 

L'Eternel avait averti Israël et Juda par l'intermédiaire de tous ses prophètes, de tous les 
voyants. Il leur avait dit: «Renoncez à votre mauvaise conduite et respectez mes 
commandements et mes prescriptions, en suivant entièrement la loi que j'ai donnée à vos 
ancêtres et que je vous ai envoyée par l'intermédiaire de mes serviteurs les prophètes.» 
Mais ils n'ont pas écouté, ils se sont montrés réfractaires comme leurs ancêtres, qui 
n'avaient pas cru en l'Eternel, leur Dieu. Ils ont rejeté ses prescriptions, l'alliance qu'il 
avait conclue avec leurs ancêtres et les avertissements qu'il leur avait adressés. Ils ont 
suivi des idoles sans consistance au point de perdre eux-mêmes toute consistance, ils ont 
suivi les nations qui les entouraient et que l'Eternel leur avait défendu d'imiter. Ils ont 
abandonné tous les commandements de l'Eternel, leur Dieu. Ils se sont fait deux veaux 
en métal fondu, ils ont fabriqué des poteaux d'Astarté, ils se sont prosternés devant tous 
les corps célestes et ils ont servi Baal.  

Rois (Livre) 2 17 

99 

https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D


 

Mattes, Public domain, via Wikimedia Commons 

Par exemple dans les églises, on peut retrouver des statues de la Vierge Marie (mère de Jésus) ou 
d'autres figures devant lesquels peuvent se recueillir parfois les fidèles (en précisant que cela n'a rien 
avoir avec une pratique polythéiste comme si elle était une divinité, mais plutôt réaliser une prière 
devant une statue), ou encore des représentations animales/humaines ce qui est interdit par plusieurs 
passages de la Torah (à l'exception peut-être du linceul qui couvre l'Arche Sainte à la synagogue et 
représente parfois les tables de la Loi ou encore des motifs floraux). La comparaison parfois extrême 
faite entre certaines pratiques architecturales/religieuses chrétiennes, et le polythéisme ou l'idolâtrie 
n'est toutefois pas acceptable. En effet, elle ne tient pas compte du cadre de naissance du christianisme 
qui est apparu dans un contexte où les grandes civilisations de l'époque pratiquaient largement l'art de 
l'iconographie religieuse : statues, fresques, dessins... Elle ne tient pas compte non plus du fait que 
nous savons aujourd'hui que le judaïsme de l'époque s'accommodait également de représentations 
religieuses dans certaines synagogues, en témoigne les ruines de la synagogue de Dura-Europos en 
Syrie qui contient plusieurs fresques qui représentent de nombreux épisodes bibliques avec force et 
détails : Moïse guidant les hébreux lors du passage de la Mer Rouge, l'épisode du Veau d'Or, onction 
de David... 

 

Les hébreux traversant la Mer Rouge, fresque découverte dans les ruines de la synagogue 
Dura-Europos (Becklectic, Public domain, via Wikimedia Commons) 

100 



Le judaïsme a donc lui aussi pu se nourrir jusqu'à une époque récente des pratiques culturelles de son 
époque (en l'occurrence, celles de l'Empire Romain). L'interdit des sculptures et représentations vient 
du livre de l'Exode ou « Noms » ou Shemot au chapitre 20 : 

Tu ne te feras pas de sculpture sacrée ni de représentation de ce qui est en haut dans le 
ciel, en bas sur la terre et dans l'eau plus bas que la terre 

Dans le même temps la Bible Hébraïque décrit plus en avant des pratiques qui peuvent sembler 
contradictoires voir ambiguës, comme au chapitre 25 du même livre, où Dieu ordonne deux réaliser 
des images de chérubins (ou anges) : 

Tu feras 2 chérubins en or, en or battu, aux 2 extrémités de ce propitiatoire. Fais un 
chérubin à l'une des extrémités et un chérubin à l'autre extrémité. Vous les ferez sortir du 
propitiatoire à ses deux extrémités. Les chérubins étendront les ailes par-dessus le 
propitiatoire, ils le couvriront de leurs ailes et se feront face l'un à l'autre; ils auront le 
visage tourné vers ce couvercle. 

Ou encore la mention de représentations d'animaux dans le livre des Rois ou Melakhim au chapitre 7 : 

Sur les panneaux qui étaient entre les montants figuraient des lions, des boeufs et des 
chérubins.  

Ces passages peuvent s'interpréter de nombreuses façons. Et l'une d'entre elles, qui tient au contexte 
culturel dans lequel le judaïsme est né (à savoir la région de Canaan au Proche et Moyen-Orient 
ancien), peut se lire comme une intégration de pratiques architecturales locales au judaïsme ancien. 
Ou encore comme la nécessité de réaliser un compromis à l'époque entre le besoin d'orienter la 
pratique cultuelle vers un Dieu unique et le besoin de ne pas déstabiliser des populations locales 
accoutumées au polythéisme. 

Sur ce sujet, toutes les dénominations du christianisme ne sont pas d'accord quant à la place des 
statues et représentations dans les lieux de culte. Sont là pour en témoigner les vifs débats des 
premiers chrétiens autour de l'iconoclasme. Ainsi le protestantisme interdit les représentations de ce 
genre dans ses temples. La question du culte rendu à Jésus dans les églises (ou temples pour les 
protestants) est également au centre des discussions juives dans la mesure où jamais dans la Bible 
Hébraïque il n'est question de rendre un culte à une personne humaine, même un prophète. En 
comparaison, l'architecture et les règles d'une synagogue suivent des principes que l'on pourrait 
qualifier comme étant clairement un monothéisme strict et qui sont clairement basées sur les règles de 
la Torah : pas de représentations humaines, pas d'images, pas de statues devant lesquelles se 
prosterner, pas de culte pour rendre hommage à une personne humaine, prières adressées 
exclusivement ou presque à Dieu etc... Seule l'Arche Sainte, qui contient les rouleaux de Torah, fait 
l'objet d'un soin particulier à la synagogue. Notons quand même que certaines communautés juives 
acceptent dans leurs synagogues (hors du hall de prière) des portraits de figures juives comme des 
rabbins ou celle de Baba Sali (de son vrai nom Israel Abuhatzeira, un célèbre rabbin marocain), ce qui 
peut poser un certain nombre de questions. 

101 

https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D


 

Yale University Art Gallery, CC0, via Wikimedia Commons 

Par conséquent, dans le judaïsme, la Bible Hébraïque doit se lire comme l'accomplissement de la 
promesse faite à Abraham de lui donner la terre de Canaan et de conclure avec lui une alliance 
indéfectible qui se maintiendra malgré la catastrophe de l'Exil. Alliance qui impose le rite de la 
circoncision (marqueur identitaire essentiel) et le rejet total de l'idolâtrie. Dans le christianisme au 
contraire, si Abraham est bien considéré comme le père des croyants et du monothéisme, le rôle de 
l'alliance entre Dieu et Abraham est en quelque sorte actualisé. L'alliance actuelle étant celle contenue 
dans le Nouveau Testament qui embrasse toute l'humanité. Ainsi, certaines pratiques liées à cette 
alliance avec Abraham comme le rite central de la circoncision perdent de leur actualité dans le 
Nouveau Testament, et les chrétiens finiront par abandonner totalement la pratique lorsqu'ils 
commenceront à convertir massivement des païens (dans le contexte du Nouveau Testament, le terme 
est à entendre comme désignant des "non-juifs" dans la mesure où les premiers pratiquants du 
christianisme étaient eux mêmes des juifs). La circoncision, dans le christianisme et le Nouveau 
Testament, finira par devenir spirituel, on emploiera alors des expressions telles que la "circoncision 
du coeur" : 

Certes, la circoncision est utile si tu mets en pratique la loi; mais si tu la violes, ta 
circoncision devient incirconcision. Si donc l'incirconcis respecte les commandements 
de la loi, son incirconcision ne sera-t-elle pas comptée comme circoncision? Ainsi, 
l'homme qui accomplit la loi sans être circoncis physiquement ne te condamnera-t-il pas, 
toi qui la transgresses tout en ayant la loi écrite et la circoncision? Le Juif, ce n'est pas 
celui qui en a l'apparence, et la circoncision, ce n'est pas celle qui est visible dans le 
corps. Mais le Juif, c'est celui qui l'est intérieurement, et la circoncision, c'est celle du 
coeur, accomplie par l'Esprit et non par la loi écrite. La louange que reçoit ce Juif ne 
vient pas des hommes, mais de Dieu. 

Epître aux Romains 2 

L'unité et l'unicité de Dieu 

Le Shema Israël, que l'on pourrait décrire comme la profession de foi des israélites, nous dit "Ecoute 
Israël! Le Seigneur notre Dieu est le Seigneur UN". Dans le judaïsme, et c'est un élément central, 

102 

https://lirelabiblehebraique.fr/le-chema-israel/


Dieu est UN. Il n'existe pas, comme nous l'avons vu dans la précédente partie (et cela vaut aussi pour 
le christianisme), un panthéon qui ferait de Dieu une figure parmi d'autres divinités. Non seulement 
c'est le seul Dieu, mais celui-ci est par essence indivisible dans le judaïsme. On pourrait dire de lui 
qu'il est tout et à la fois infini. Il n'y a donc pas de "division" possible de Dieu, et d'ailleurs le Tanakh 
ne reconnaît aucune incarnation de Dieu sur Terre sous une forme humaine, exception peut-être de 
l'Homme fait à son image. La christianisme introduit au contraire des notions qui sont incompatibles 
avec le judaïsme. Tout d'abord, il y a ce que l'on appelle la Trinité : le Père, le Fils et le Saint-Esprit. 
Parfois mal comprise car un peu difficile à expliquer simplement, cette notion ne veut pas dire qu'il y 
a trois dieux (elle n'a donc rien à voir avec une quelconque forme de polythéisme), mais au contraire 
qu'il y a un Dieu en trois personnes : 

● Le Père : Dieu le Père est souvent considéré comme le créateur et le souverain de l'univers. Il 
est vu comme le protecteur et le guide de son peuple. 

● Le Fils : Jésus-Christ, le Fils de Dieu, est Dieu incarné. Selon la foi chrétienne, Jésus est venu 
sur terre, a vécu une vie humaine, est mort sur la croix pour les péchés de l'humanité, et est 
ressuscité. Il est le Sauveur et le Rédempteur. 

● Le Saint-Esprit : Le Saint-Esprit est la présence de Dieu qui habite dans les croyants. Il les 
guide, les console, et les aide à vivre selon la volonté de Dieu. 

On peut résumer cela à la formule : "un en essence, trois en personnes". Chaque personne est Dieu 
tout entier. Et chacune des trois personnes n'existe qu'en interaction avec les autres. 

 

British Museum, Public domain, via Wikimedia Commons 

Notion toutefois totalement inconnue du judaïsme qui prêche un Dieu unitaire. Ensuite, vient la 
question de Jésus Christ qui serait le fils de Dieu. Cette affirmation voudrait dire que Dieu peut se 
manifester (et donc se diviser) à la fois sous une forme présente dans le Ciel et sur Terre. Concept là 
aussi totalement étranger au judaïsme qui reconnait les prophètes inspirés par Dieu mais exclut toute 
matérialisation humaine de la présence divine. 

La question du Messie 

Un autre point essentiel à la compréhension d'une lecture juive ou chrétienne de la Bible Hébraïque 
c'est ce que l'on entend (et attend) par Messie. 

103 



Dans le christianisme, la personne de Jésus (reconnue comme Messie) est venue à la fois accomplir et 
abroger l'ancienne loi connue sous le nom d'Ancien Testament. Pour autant, il n'a pas accompli un 
certain nombre de miracles attendus par les juifs : rétablissement d'Israël, retour du peuple sur la Terre 
Promise, mise en place de l'âge messianique etc... Dans le judaïsme, au contraire, le Messie a une 
mission et des attributs spécifiques. Tout d'abord il sera non seulement issu de la lignée Davidique (et 
d'ailleurs, les auteurs du Nouveau Testament établiront dans les évangiles des généalogies faisant 
remonter Jésus au roi David, comme c'est le cas dans les évangiles de Matthieu et Luc) mais il 
amènera avec lui ce que les juifs nomment l'âge messianique. Concernant la lignée Davidique du 
messie, voici un passage d'Isaïe en ce sens : 

Puis un rameau poussera de la souche d'Isaï, un rejeton de ses racines portera du fruit. 

Isaïe 1 

Isaï, aussi appelé Jessé dans d'autres versions de la Bible, est le père du roi David. Il ne s'agit pas, à la 
différence du christianisme, d'abroger "l'ancienne" alliance entre Dieu et Israël pour la remplacer par 
autre chose mais au contraire de la magnifier en une sorte d'âge de paix. Pour citer encore une très 
belle image d'Isaïe : 

Le loup et l'agneau brouteront ensemble, le lion, comme le boeuf, mangera de la paille et 
le serpent aura la poussière pour nourriture. On ne commettra ni mal ni destruction sur 
toute ma montagne sainte, dit l'Eternel. 

Isaïe 65 

Le monde sera pacifié et le peuple hébreu de retour sur sa Terre. Le messianisme juif trouve beaucoup 
sa source dans la littérature prophétique de la Bible Hébraïque qui fait souvent référence au retour 
prochain des hébreux de l'Exil. En effet, la disparition des royaumes juifs au temps des Rois ou 
Melakhim a produit des interrogations au sein du peuple auxquels ont tenté de répondre les prophètes. 

 

Gerrit van Honthorst, Public domain, via Wikimedia Commons 

S'en est suivi une littérature ou, pour le dire simplement, la disparition des deux royaumes à fait place 
à l'espoir d'un Messie qui viendrait rétablir Israël dans sa grandeur dans la lignée des grands rois 
comme David. La figure du Messie, dans le judaïsme, est donc à comprendre comme l'espoir de 

104 

https://lirelabiblehebraique.fr/#les-prophetes-ou-neviim-%D7%A0%D7%91%D7%99%D7%90%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D


retrouver un certain âge d'or lié au temps du roi David avec le retour du peuple sur la Terre Promise et 
la reconstruction du Temple. En témoigne cette parole d'Isaïe : 

Il dressera un étendard pour les nations, il rassemblera les exilés d'Israël et réunira les 
dispersés de Juda des quatre coins de la terre. 

Isaïe 11 

Le retour de l'Exil après le décret de Cyrus n'est ainsi pas vécu comme une libération complète dans la 
mesure où le Temple n'est pas immédiatement reconstruit et parce que le peuple juif commence à 
vivre en diaspora. A la différence du christianisme qui voit dans la venue du Messie, en la personne de 
Jésus, l'occasion d'une délivrance pour toute l'humanité. Aujourd'hui, les juifs attendent - en théorie - 
toujours leur Messie. Ils ne reconnaissent donc pas Jésus comme étant leur Messie et ce pour toutes 
les raisons que nous avons évoqué plus haut : il est décrit comme le fils de Dieu ce qui est absolument 
incompatible avec la pensée juive relative à Dieu qui est unitaire, sa lignée Davidique n'est pas établie 
malgré la volonté des auteurs des évangiles du Nouveau Testament d'établir une généalogie en ce 
sens, il n'a pas accompli un certain nombres de promesses propres à la venue du Messie et enfin l'âge 
messianique n'est pas arrivé. 

Enrique Simonet, Public domain, via Wikimedia Commons 

Ajoutons également qu'à l'époque supposée de Jésus, les juifs étaient largement présents dans les 
provinces romaines de Judée et de Galilée (qui peuvent correspondre plus ou moins avec les frontières 
de l'état d'Israël moderne) malgré la présence d'un début de diaspora et le Second Temple était 
toujours en place. Par conséquent, Jésus ne pouvait pas remplir certains critères du messianisme juif à 
savoir : le retour du peuple hébreu sur la Terre Promise et la reconstruction du Temple. C'est même 
l'inverse qui va se produire dans les siècles suivants avec la dispersion de la communauté juive tout 
autour de la Méditerranée et la destruction du Second Temple après la grande révolte juive contre 
l'occupant Romain, qui doit toujours être reconstruit. Ajoutons à cela que Jésus est mort sur la croix 
avant d'avoir pu accomplir les prophéties, ce qui aux yeux du judaïsme le disqualifie comme Messie. 

105 



Si nous revenons à la notion de Messie dans le christianisme, nous avons déjà évoqué plus haut le fait 
que la vie de Jésus est interprétée comme une réalisation de divers prophéties de la Bible Hébraïque 
ou Ancien Testament (naissance virginale, descendant de la lignée Davidique etc...), dont son sacrifice 
sur la croix alors qu'il n'avait jamais commis de fautes de sa vie, ainsi que les nombreux miracles 
rapportés par le Nouveau Testament. Mais l'événement central de la reconnaissance de la messianité 
de Jésus dans le christianisme, et qui dépasse sans doute de très loin en terme d'impact 
l'accomplissement de prophéties de l'Ancien Testament, est le miracle de sa résurrection. C'est un 
élément indispensable à la compréhension christianisme. Et cela tient à plusieurs choses. Tout d'abord, 
le miracle de sa résurrection prouve qu'il est bien le fils de Dieu et qu'il a surmonté la mort. Ensuite, 
cette résurrection était l'une de ses promesses, ainsi que le rapporte l'évangile de Matthieu : 

En effet, de même que Jonas fut trois jours et trois nuits dans le ventre d'un grand 
poisson, de même le Fils de l'homme sera trois jours et trois nuits dans la terre. 

Matthieu 12 

Comme le rapporte le Nouveau Testament, Jésus passa trois jours au tombeau puis se leva. Il a ainsi 
accompli sa plus grande promesse, et il pourra donc réaliser toutes les autres. On peut ensuite ajouter 
qu'il a réussi à rassembler les apôtres qui avaient désertés après sa crucifixion pour leur demander de 
propager la bonne nouvelle : 

Alors Jésus leur dit: «Vous trébucherez tous, cette nuit, à cause de moi, car il est écrit: Je 
frapperai le berger et les brebis du troupeau seront dispersées. Mais, après ma 
résurrection, je vous précéderai en Galilée" 

Matthieu 26 

La résurrection devient ainsi un message central de sa messianité en apparaissant auprès de ses 
apôtres. Il apparaîtra ainsi, d'après le Nouveau Testament, à plus d'une centaine de personnes. Au-delà 
d'une simple résurrection corporelle, cet événement amène un message qui porte la promesse de la vie 
éternelle et du salut pour toute l'humanité. Elle apporte aussi un message de renouveau et la promesse 
d'une vie nouvelle, ainsi que la preuve que la mort n'est pas une fin en soi et qu'une nouvelle est 
possible avec Dieu. C'est une croyance essentielle pour le christianisme en témoigne cet écrit de Paul 
dans sa lettre aux Corinthiens : 

Or, si l'on prêche que Christ est ressuscité, comment quelques-uns parmi vous 
peuvent-ils dire qu'il n'y a pas de résurrection des morts? S'il n'y a pas de résurrection 
des morts, Christ non plus n'est pas ressuscité. Et si Christ n'est pas ressuscité, alors 
notre prédication est vide, et votre foi aussi. Il se trouve même que nous sommes de faux 
témoins vis-à-vis de Dieu, puisque nous avons témoigné contre Dieu qu'il a ressuscité 
Christ. Or il ne l'a pas fait si les morts ne ressuscitent pas. En effet, si les morts ne 
ressuscitent pas, Christ non plus n'est pas ressuscité. Or, si Christ n'est pas ressuscité, 
votre foi est inutile, vous êtes encore dans vos péchés, et par conséquent ceux qui sont 
morts en Christ sont aussi perdus. Si c'est pour cette vie seulement que nous espérons en 
Christ, nous sommes les plus à plaindre de tous les hommes. 

Première lettre aux Corinthiens 15 

106 



La morale de la Bible Hébraïque : visions juives et 
chrétiennes 

Ensuite il serait difficile de ne pas évoquer la morale propre à ce texte et la façon dont elle est 
interprétée dans le judaïsme et le christianisme. Tout lecteur attentif remarquera plusieurs choses dans 
la Bible Hébraïque. 

La première, que toute la Création est bonne pour Dieu. Même les autres peuples de la Terre (les 
fameuses 70 nations de la Bible) ont leur rôle à jouer dans l'Histoire. Le judaïsme existe seulement 
avec les autres peuples. Depuis Noé et le Déluge dans le livre de la Genèse ou « Au commencement » 
ou Bereshit, la Création n'est plus à réparer. On peut mettre cet état de fait en opposition avec la 
vocation missionnaire du Nouveau Testament qui en appelle à une conversion de l'humanité toute 
entière, conversion qui passe par le reconnaissance du Christ comme sauveur : 

Jésus s'approcha et leur dit: «Tout pouvoir m'a été donné dans le ciel et sur la terre. Allez 
[donc], faites de toutes les nations des disciples, baptisez-les au nom du Père, du Fils et 
du Saint-Esprit et enseignez-leur à mettre en pratique tout ce que je vous ai prescrit. Et 
moi, je suis avec vous tous les jours, jusqu'à la fin du monde.» 

Matthieu 28 

Au contraire, dans l'interprétation du judaïsme, l'humanité prend son sens dans une forme de diversité 
vue comme salutaire depuis la fameuse histoire de la Tour de Babel où Dieu a dispersé les Hommes 
en confondant leurs langues. La Bible Hébraïque n'a donc pas de visées missionnaires. Une fois le 
peuple hébreu installé dans la Terre Promise, celui-ci se bat soit pour maintenir sa terre ou y revenir 
après l'Exil, mais jamais il n'est question de partir à la conquête du monde - dans un sens spirituel - ou 
d'envoyer des émissaires pour diffuser le judaïsme à l'ensemble de l'humanité. 

 

James Tissot, Public domain, via Wikimedia Commons 

107 

https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA


D'ailleurs, le judaïsme reconnaît le droit aux non-juifs à une part au monde à venir, doctrine connue 
sous le nom de Noachisme. Si on compare les pratiques actuelles sur ce sujet, on constatera que le 
judaïsme moderne tend d'ailleurs à décourager les conversions (au moins dans un premier temps) et ne 
fait aucun prosélytisme, alors que dans le christianisme cette démarche est encouragée par des 
courants notamment évangélistes ou carrément missionnaires. Notons toutefois, concernant le 
judaïsme, que des débats entre chercheurs existent quant à savoir si le judaïsme à l'époque du Second 
Temple était ou non prosélyte. Cet état de fait est d'ailleurs évoqué dans les évangiles : 

»Malheur à vous, spécialistes de la loi et pharisiens hypocrites, parce que vous 
parcourez la mer et la terre pour faire un converti et, quand il l'est devenu, vous en faites 
un fils de l'enfer deux fois pire que vous. 

Matthieu 23 

La deuxième, qu'il n'y a pas de fatalité dans la vie humaine. Alors que par exemple l'épisode de la 
Chute d'Adam et Eve du Jardin d'Eden raconté dans la Genèse est vécu comme fondamentalement 
négatif dans le christianisme, la Bible Hébraïque nous le donne à voir comme quelque chose faisant 
partie de la nature humaine, quand le christianisme voit dans cet événement comme une souillure 
indélébile sur la nature humaine qui s'est diffusée de génération en génération. On peut citer à cet effet 
ce texte du Nouveau Testament qui fait clairement référence à la faute d'Adam (mais ne mentionne 
pas Eve) : 

C'est pourquoi, de même que par un seul homme le péché est entré dans le monde, et par 
le péché la mort, de même la mort a atteint tous les hommes parce que tous ont péché. 
En effet, avant que la loi ne soit donnée, le péché était déjà dans le monde. Or, le péché 
n'est pas pris en compte quand il n'y a pas de loi. Pourtant la mort a régné depuis Adam 
jusqu'à Moïse, même sur ceux qui n'avaient pas péché par une transgression semblable à 
celle d'Adam, qui est l'image de celui qui devait venir. Mais il y a une différence entre le 
don gratuit et la faute. En effet, si beaucoup sont morts par la faute d'un seul, la grâce de 
Dieu et le don de la grâce qui vient d'un seul homme, Jésus-Christ, ont bien plus 
abondamment été déversés sur beaucoup. Et il y a une différence entre ce don et les 
conséquences du péché d'un seul. En effet, c'est après un seul péché que le jugement a 
entraîné la condamnation, tandis que le don gratuit entraîne l'acquittement après un 
grand nombre de fautes. Si par un seul homme, par la faute d'un seul, la mort a régné, 
ceux qui reçoivent avec abondance la grâce et le don de la justice régneront à bien plus 
forte raison dans la vie par Jésus-Christ lui seul. 

Ainsi donc, de même que par une seule faute la condamnation a atteint tous les hommes, 
de même par un seul acte d'acquittement la justification qui donne la vie s'étend à tous 
les hommes. En effet, tout comme par la désobéissance d'un seul homme beaucoup ont 
été rendus pécheurs, beaucoup seront rendus justes par l'obéissance d'un seul. 
L'intervention de la loi a entraîné la multiplication des fautes, mais là où le péché s'est 
multiplié, la grâce a surabondé. Ainsi, de même que le péché a régné par la mort, de 
même la grâce règne par la justice pour la vie éternelle, par Jésus-Christ notre Seigneur. 

Épître aux Romains 5 

108 

https://lirelabiblehebraique.fr/le-noachisme/


 

Valentin de Boulogne, Public domain, via Wikimedia Commons 

D'ailleurs, la Chute d'Adam n'est pas une fin en soi dans la Bible Hébraïque puisque elle va ouvrir le 
chapitre des Patriarches du peuple hébreu. La Chute est presque vue comme s'inscrivant dans le sens 
de l'Histoire. Enfin, dans la Bible Hébraïque, il n'y a pas vraiment une logique - à deux exception près 
- qui voudrait que la descendance hérite des fautes de façon héréditaire et sans rémission de ses 
prédécesseurs en témoignent les paroles d'Ezéchiel ou Yehezqel : 

Celui qui pèche, c'est celui qui mourra. Le fils ne supportera pas les conséquences de la 
faute commise par son père, et le père ne supportera pas les conséquences de la faute 
commise par son fils. Le juste sera préservé à cause de sa justice, et le méchant sera 
condamné à cause de sa méchanceté. 

Ezéchiel 18 

Ou encore cette fameuse maxime de Jérémie ou Yrmeyahou : 

Durant ces jours-là, on ne dira plus: «Ce sont les pères qui ont mangé des raisins verts, 
mais ce sont les enfants qui ont eu mal aux dents.» Chacun mourra en raison de sa faute. 
Quand un homme mangera des raisins verts, il aura lui-même mal aux dents. 

Jérémie 31 

A remettre toutefois en perspective avec cet autre verset tiré du livre de l'Exode ou « Noms » ou 
Shemot : 

Tu ne te feras pas de sculpture sacrée ni de représentation de ce qui est en haut dans le 
ciel, en bas sur la terre et dans l'eau plus bas que la terre. Tu ne te prosterneras pas 
devant elles et tu ne les serviras pas, car moi, l'Eternel, ton Dieu, je suis un Dieu jaloux. 
Je punis la faute des pères sur les enfants jusqu'à la troisième et la quatrième génération 
de ceux qui me détestent, et j'agis avec bonté jusqu'à 1000 générations envers ceux qui 
m'aiment et qui respectent mes commandements 

Exode 20 

Souvent perçu comme une contradiction dans le récit du message divin, il faut au contraire le 
comprendre dans le sens où les générations futures sont souvent amenées à reproduire les fautes de 

109 

https://lirelabiblehebraique.fr/#ezechiel-ou-yehezqel-%D7%99-%D7%97-%D7%96-%D7%A7-%D7%90%D7%9C
https://lirelabiblehebraique.fr/#jeremie-ou-yrmeyahou-%D7%99-%D7%A8-%D7%9E-%D7%99-%D7%94%D7%95
https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA


leurs parents, notamment en ce qui concerne l'idolâtrie, ce qui amène la perpétuation de la sanction 
divine par faute d'une mauvaise éducation. La Bible Hébraïque, à la différence du Nouveau 
Testament, réfléchit beaucoup plus en termes de clans/tribus/peuples ce qui amène à une réflexion 
logique sur les conséquences des actions des parents sur leurs enfants. Logique, et crainte, qui est 
particulièrement bien exprimée dans le livre des Rois ou Melakhim au chapitre 20 avec ces deux 
exemples relatifs au fait de marcher dans les "pas de son père" : 

Josaphat, le fils d'Asa, devint roi de Juda la quatrième année du règne d'Achab sur Israël. 
Josaphat avait 35 ans lorsqu'il devint roi et il régna 25 ans à Jérusalem. Sa mère 
s'appelait Azuba et c'était la fille de Shilchi. Il marcha entièrement sur la voie de son 
père Asa. Il ne s'en écarta pas, faisant ce qui est droit aux yeux de l'Eternel. 

[...] 

Achazia, le fils d'Achab, devint roi d'Israël à Samarie, la dix-septième année du règne de 
Josaphat sur Juda. Il régna 2 ans sur Israël. 

Il fit ce qui est mal aux yeux de l'Eternel; il marcha sur la voie de son père et de sa mère, 
et sur la voie de Jéroboam, fils de Nebath, qui avait fait pécher Israël. Il servit Baal et se 
prosterna devant lui, et il irrita l'Eternel, le Dieu d'Israël, tout comme l'avait fait son 
père. 

Autre exception à relever, celle concernant les enfants nés d'une union interdite dans le livre du 
Deutéronome ou « Paroles » ou Devarim : 

Celui qui est issu d'une union interdite n'entrera pas dans l'assemblée de l'Eternel. Même 
sa dixième génération n'y entrera pas. 

Deutéronome 23 

Ce passage fait encore aujourd'hui l'objet de beaucoup de débats dans le judaïsme, notamment 
concernant son application. Comme certains passages mentionnés plus haut, son existence ne peut se 
comprendre que si l'on tient compte de l'importance de la famille et surtout de l'ordre social pour les 
auteurs de la Bible Hébraïque. Dans le contexte du Proche et Moyen-Orient où des familles au sens 
élargi vivaient sous un même toit, il était primordial d'éviter la survenue de faits graves comme 
l'inceste par exemple, dans la mesure où cela aurait sérieusement compromis la cohésion du foyer. 
Au-delà donc d'une application purement littérale du texte, ce dernier fonctionne aussi comme un 
avertissement en nous rappelant que ce que nous faisons peut avoir des conséquences pour les 
générations futures. Ces textes sont également à remettre, et j'arrête ici, en perspective avec cet autre 
verset : 

On ne fera pas mourir les pères à la place des enfants, ni les enfants à la place des pères. 
On fera mourir chacun pour son péché 

Deutéronome 24 

Si on se remémore l'histoire du peuple hébreu telle que racontée dans la Torah, des explorateurs sont 
envoyés en Terre Promise mais le peuple refuse à ce moment d'entrer dans le pays de Canaan, de 
crainte d'affronter les peuples qui s'y trouvent. Dieu, face à cet accès de faiblesse, condamnera la 
génération fautive à mourir dans le désert (les fameux quarante ans de marche jusqu'à la disparition de 

110 

https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#deuteronome-ou-paroles-ou-devarim-%D7%93%D7%91%D7%A8%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#deuteronome-ou-paroles-ou-devarim-%D7%93%D7%91%D7%A8%D7%99%D7%9D


la génération fautive) mais n'empêchera pas au contraire la génération suivante d'entrer dans la Terre 
Promise. En progressant dans la lecture de la Bible Hébraïque on ne peut que constater que cette 
dernière embrasse l'entièreté de la nature humaine. L'humain y est capable du pire comme du meilleur. 
Et cela va du "simple mortel" aux grands personnages comme Moïse ou encore le roi David. Au 
contraire, dans le Nouveau Testament, l'Homme est considéré comme ayant péché dès le départ. Il va 
donc se mettre en place une approche qui consiste à vouloir gommer ce que le christianisme nomme le 
"péché originel" (notion totalement absente du judaïsme). Et la solution pour se laver de cette 
souillure est d'abord le sacrifice de Jésus Christ sous la forme de la crucifixion - qui doit laver 
l'humanité de ses péchés - puis pour les Hommes de mettre leur confiance en la personne du Messie 
(ou en la personne de Jésus dans le Nouveau Testament). 

 

Maître de Jacques de Besançon XVe siècle, Public domain, via Wikimedia Commons 

La troisième est que la Bible Hébraïque en appelle souvent à la responsabilité de l'Homme. En 
témoigne les Dix Commandements qui non seulement sont des instructions, mais interrogent 
également l'Homme sur sa responsabilité à l'égard des autres personnes et du monde qui l'entoure. Un 
travail constant est à fournir pour se rapprocher de ce qu'attend Dieu et il n'y a pas (si on peut dire) la 
possibilité de s'amender auprès d'un intercesseur entre Dieu et les Hommes. Les récits de la Bible 
Hébraïque avec les nombreux errements du peuple hébreu témoignent de ce chemin difficile qui 
demande à l'Homme de se surpasser. Au contraire, dans le Nouveau Testament, le sacrifice de Jésus 
sur la croix est vu comme un acte ayant lavé la souillure de l'humanité toute entière et comme un acte 
d'intercession entre l'humanité et Dieu : 

En effet, il y a un seul Dieu et il y a aussi un seul médiateur entre Dieu et les hommes: 
un homme, Jésus-Christ, qui s'est donné lui-même en rançon pour tous. Tel est le 
témoignage rendu au moment voulu et pour lequel j'ai été établi prédicateur et apôtre - je 
dis la vérité [devant Christ], je ne mens pas - chargé d'enseigner les non-Juifs dans la foi 
et la vérité. 

Première lettre à Timothée 2 

Ou encore : 

Il est lui-même la victime expiatoire pour nos péchés, et non seulement pour les nôtres, 
mais aussi pour ceux du monde entier. 

111 



Première épître de Jean 2 

Pratiques religieuses : collectivité et individualité 

Enfin, pour conclure sur une lecture juive ou chrétienne de la Bible Hébraïque ou Ancien Testament, 
notons des ruptures sur les notions de collectivité et d'individualité en termes de pratiques religieuses 
entre le christianisme et le judaïsme. Je ne parle pas de foi en Dieu qui est quelque chose de 
personnel, mais bien des pratiques associées au culte et à la religion. 

Dans le judaïsme, et donc dans la Bible Hébraïque, la notion de pratique de la religion s'entend avant 
tout de façon collective. Cela commence avec le fait que Dieu passe une alliance entre lui et tout le 
peuple hébreu, et cela se poursuit dans la logique communautaire de la pratique religieuse israélite 
ritualisée par des rites et de nombreux commandements à accomplir à la fois individuellement mais 
également en commun. On peut également parler du fait qu'avant le don de la Loi au Mont Sinaï, 
l'aventure racontée dans la Bible Hébraïque se vit à l'échelle de la famille ou du clan. Et cela est 
logique puisque l'aventure racontée est celle de Dieu et de son peuple d'élection. En témoigne ainsi la 
promesse faite par Dieu à Abraham : 

Ce jour-là, l'Eternel fit alliance avec Abram en disant: «C'est à ta descendance que je 
donne ce pays, celui qui va du fleuve d'Egypte jusqu'au grand fleuve, jusqu'à l'Euphrate, 
le pays des Kéniens, des Keniziens, des Kadmoniens, des Hittites, des Phéréziens, des 
Rephaïm, des Amoréens, des Cananéens, des Guirgasiens et des Jébusiens.» 

Genèse 15 

En témoignent aussi les Dix Commandements donnés dans le livre de l'Exode ou « Noms » ou 
Shemot au chapitre 20 qui présupposent une vie en société du peuple hébreu. Les fêtes, les sacrifices, 
la montée à Jérusalem lors des fêtes de pèlerinage décrite dans la Bible Hébraïque sont autant de 
choses qui nous rappellent que la pratique religieuse israélite est avant tout une aventure collective. 
Cela n'empêche pas une communication entre Dieu et les Hommes de façon individuelle (et les 
exemples sont nombreux comme les dialogues entre les Patriarches et Dieu par exemple), mais le 
judaïsme reste avant tout une aventure communautaire. Et cela se manifeste encore aujourd'hui par 
l'emphase mise sur la vie communautaire dans le judaïsme qui passe par l'accomplissement des 
commandements qui doivent souvent se réaliser en collectivité (on peut ainsi parler du fait qu'à la 
synagogue il est nécessaire de réunir un quorum pour faire certaines prières ou encore lire la Torah, on 
parle en hébreu d'un minyan), ainsi que dans les démarches de conversion que nous avons évoqué plus 
haut où il est demandé - entre autres exigences - de s'intégrer pleinement à la vie communautaire. 

Dans le christianisme, et donc dans le Nouveau Testament, si l'aventure collective existe (l'église chez 
les catholiques ou le temple chez les protestants ont leur importance) la pratique religieuse a des 
aspects beaucoup plus individuels dans la mesure où l'exigence est beaucoup mise sur le fait que 
l'individu doit placer personnellement sa confiance dans le Messie en la personne de Jésus Christ. Il 
n'y a plus ici de commandements à accomplir (seul ou en commun) au sens où on l'entend dans la 
Bible Hébraïque et le judaïsme. C'est d'ailleurs une différence frappante entre la Bible Hébraïque et le 
Nouveau Testament, dans la mesure où dans ce dernier on ne trouve pas de rites qui auraient la même 
valeur collective que dans la Bible Hébraïque. Cela n'empêche pas évidemment la formation de 
communautés comme cela est décrit dans le Nouveau Testament, mais l'expérience de la pratique 

112 

https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA


religieuse est davantage individuelle en témoigne par exemple la conversion de Paul sur le chemin de 
Damas, la conversion du centurion romain Corneille ou encore celle de l'eunuque éthiopien. 

 

Caravaggio, Public domain, via Wikimedia Commons 

A la différence de la Bible Hébraïque, l'appartenance au christianisme dans le Nouveau Testament est 
avant tout liée à une profession de foi personnelle, et le Nouveau Testament ne raconte pas l'histoire 
d'un peuple lié par une relation particulière à Dieu mais plutôt une multitude de relations individuelles 
entre des personnes et Dieu. Dans le protestantisme, branche du christianisme, cela va jusqu'à 
considérer que les hommes et les femmes doivent développer seuls une relation personnelle avec Dieu 
avec la doctrine de la "Sola Fide" (que l'on peut traduire par "La foi seule") qui met la foi au dessus de 
principes qu'on retrouve dans la judaïsme comme l'accomplissement de rituels et des 
commandements. Toutefois, il ne serait pas juste de dire que le christianisme n'implique pas de 
grandes célébrations ou communions collectives comme en témoignent les nombreuses fêtes du 
calendrier chrétien. On peut également citer ce que l'on appelle les sacrements (qui varient entre 
catholicisme et protestantisme) et qui rythment de manière collective la vie des chrétiens : baptême, 
mariage, onction des maladies, eucharistie etc... 

 

János Korom Dr. >17 Million views from Wien, Austria, CC BY-SA 2.0, via Wikimedia Commons 

113 



Il s'agit par contre d'inventions plus récentes liées davantage à la mise en place de l'Eglise dans les 
siècles suivants la diffusion du christianisme et au besoin de mettre en place un culte propre 
différencié du judaïsme suite à la rupture progressive des premières communauté chrétiennes d'avec le 
judaïsme. Le Nouveau Testament en tant que tel, à quelques exceptions près comme le rite du 
baptême, contient peu d'instructions liées à la mise en place d'évènements collectifs ayant pour 
objectif de lier la communauté chrétienne. On ne retrouve jamais, comme c'est le cas de la Bible 
Hébraïque, des listes de lois précises visant à mettre en place une pratique religieuse collective. La 
seule chose qui se rapproche d'un "code de lois" dans le Nouveau Testament en vue de définir la 
nature collective de la pratique, c'est le texte suivant principalement écrit pour répondre à la présence 
grandissante de non-juifs dans l'Eglise en cours de formation, ce qui interroge les premiers chrétiens 
(qui étaient eux-mêmes juifs) sur la continuité de la Loi de Moïse (ou plus communément le 
Pentateuque ou la Torah) dont notamment le rite de la circoncision : 

Quelques hommes venus de Judée enseignaient les frères en disant: «Si vous n'êtes pas 
circoncis selon la coutume de Moïse, vous ne pouvez pas être sauvés.» Paul et Barnabas 
eurent un vif débat et une vive discussion avec eux. Les frères décidèrent alors que Paul, 
Barnabas et quelques-uns d'entre eux monteraient à Jérusalem vers les apôtres et les 
anciens pour traiter cette question. Envoyés donc par l'Eglise, ils traversèrent la Phénicie 
et la Samarie en racontant la conversion des non-Juifs, et ils causèrent une grande joie à 
tous les frères et soeurs. Arrivés à Jérusalem, ils furent accueillis par l'Eglise, les apôtres 
et les anciens, et ils rapportèrent tout ce que Dieu avait fait avec eux. Alors quelques 
croyants issus du parti des pharisiens se levèrent en disant qu'il fallait circoncire les 
non-Juifs et leur ordonner de respecter la loi de Moïse. 

Les apôtres et les anciens se réunirent pour examiner cette question. Il y eut une longue 
discussion. Pierre se leva alors et leur dit: «Mes frères, vous savez que, dès les premiers 
jours, Dieu a fait un choix parmi nous: il a décidé que les non-Juifs entendraient par ma 
bouche la parole de l'Evangile et croiraient. Et Dieu, qui connaît les coeurs, leur a rendu 
témoignage en leur donnant le Saint-Esprit comme à nous. Il n'a fait aucune différence 
entre eux et nous, puisqu'il a purifié leur coeur par la foi. Maintenant donc, pourquoi 
provoquer Dieu en imposant aux disciples des exigences que ni nos ancêtres ni nous 
n'avons été capables de remplir? Nous croyons au contraire que c'est par la grâce du 
Seigneur Jésus que nous sommes sauvés, tout comme eux.» 

Toute l'assemblée garda le silence et l'on écouta Barnabas et Paul raconter tous les 
signes miraculeux et les prodiges que Dieu avait accomplis par leur intermédiaire au 
milieu des non-Juifs. 

Lorsqu'ils eurent fini de parler, Jacques prit la parole et dit: «Mes frères, écoutez-moi! 
Simon a raconté comment dès le début Dieu est intervenu pour choisir parmi les nations 
un peuple qui porte son nom. Cela s'accorde avec les paroles des prophètes, puisqu'il est 
écrit: Après cela, je reviendrai, je relèverai de sa chute la tente de David, je réparerai ses 
ruines et je la redresserai; alors le reste des hommes cherchera le Seigneur, ainsi que 
toutes les nations appelées de mon nom, dit le Seigneur qui fait [tout] cela et de qui cela 
est connu de toute éternité. 

C'est pourquoi, je pense qu'on ne doit pas créer de difficultés aux non-Juifs qui se 
tournent vers Dieu, mais qu'il faut leur écrire d'éviter les souillures des idoles, 

114 

https://lirelabiblehebraique.fr/#le-pentateuque-ou-la-torah-%D7%AA%D7%95-%D7%A8-%D7%94
https://lirelabiblehebraique.fr/#le-pentateuque-ou-la-torah-%D7%AA%D7%95-%D7%A8-%D7%94


l'immoralité sexuelle, les animaux étouffés et le sang. En effet, depuis bien des 
générations, dans chaque ville des hommes prêchent la loi de Moïse, puisqu'on la lit 
chaque sabbat dans les synagogues.» 

Alors il parut bon aux apôtres et aux anciens, ainsi qu'à toute l'Eglise, de choisir parmi 
eux Jude, appelé Barsabas, et Silas, des hommes estimés parmi les frères, et de les 
envoyer à Antioche avec Paul et Barnabas. Ils les chargèrent du message que voici: «Les 
apôtres, les anciens et les frères aux frères et soeurs d'origine non juive qui sont à 
Antioche, en Syrie et en Cilicie, salut! 

Nous avons appris que des hommes partis de chez nous, mais sans aucun ordre de notre 
part, vous ont troublés par leurs discours et vous ont ébranlés [en vous disant de vous 
faire circoncire et de respecter la loi]. C'est pourquoi nous avons décidé, d'un commun 
accord, de choisir des délégués et de vous les envoyer avec nos bien-aimés Barnabas et 
Paul, ces hommes qui ont livré leur vie pour le nom de notre Seigneur Jésus-Christ. 
Nous avons donc envoyé Jude et Silas qui vous annonceront de vive voix les mêmes 
choses. En effet, il a paru bon au Saint-Esprit et à nous de ne pas vous imposer d'autre 
charge que ce qui est nécessaire: vous abstenir des viandes sacrifiées aux idoles, du 
sang, des animaux étouffés et de l'immoralité sexuelle. Vous agirez bien en évitant tout 
cela. Adieu 

Actes des Apôtres 15 

 

Gustave Doré, Public domain, via Wikimedia Commons 

Conclusions 

Nous avons donc vu dans cet article ce qui caractérise une lecture juive ou chrétienne Bible Hébraïque 
aussi dénommé Tanakh (ְתָּנ״ָך) ou encore Ancien Testament chez les chrétiens. Si on devait faire une 
synthèse des deux approches, on pourrait d'abord retenir du judaïsme que la Bible Hébraïque (et plus 
particulièrement la Torah ou Pentateuque) est un texte central dans la pratique religieuse, et que rien 
ne vient l'abroger ou le remplacer. Au contraire, dans le christianisme, le terme d'Ancien Testament 

115 

https://lirelabiblehebraique.fr/
https://lirelabiblehebraique.fr/


appelle un complément qui est le Nouveau Testament. Ensuite, malgré le fait qu'Abraham soit un 
ancêtre commun aux deux religions, il y a des divergences quant au sens à donner aujourd'hui à ce 
fait. L'alliance entre Abraham et Dieu est toujours d'actualité dans le judaïsme et se manifeste par le 
rite de la circoncision, quand dans le christianisme ce rite a été spiritualisé. Quant à la question de la 
reconnaissance d'un Dieu unique, les deux religions s'accordent, mais certaines pratiques peuvent 
entraîner des désaccords de part et d'autre : par exemple la Trinité chrétienne qui est difficilement 
compréhensible pour le judaïsme. La question du Messie est également importante : le judaïsme 
attend toujours le sien quand le christianisme le reconnaît en la personne de Jésus. Nous avons 
également pu voir les différences d'interprétations entre christianisme et judaïsme sur des sujets 
comme la nature humaine, en étudiant notamment la façon dont la chute d'Adam est interprétée. Et en 
conclusion, nous avons abordé le fait que la Bible Hébraïque raconte une aventure avant tout 
collective à savoir celle de l'alliance entre Dieu et le peuple hébreu, alors que le Nouveau Testament 
raconte une aventure plus individuelle basée sur la foi des individus en la personne de Jésus. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

116 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

INTRODUCTION A 
L'EXEGESE DE LA 
BIBLE HEBRAIQUE 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

117 



Qu'est-ce que l'exégèse ? 

Avant de commencer notre travail, il me semble important de préciser ce que l'on entend par exégèse. 
Si on s'en tient à la définition du Larousse, on trouve deux sens à ce mot : 

1. Explication philologique, historique ou doctrinale d'un texte obscur ou sujet à 
discussion. 

2. Interprétation et commentaire détaillés 

L'exégèse biblique consiste donc à faire un travail de recherche et d'analyse visant à comprendre le 
texte biblique dans son ensemble. Cet approche est généralement pluridisciplinaire puisqu'il s'agit 
d'analyser le contexte historique, linguistique, archéologique parfois, spirituel etc... du texte. Dans le 
contexte de la Bible Hébraïque, la mise en oeuvre d'une analyse exégétique nécessite notamment une 
bonne connaissance de l'histoire de la région du Proche-Orient ancien et quelques bases en hébreu. 

Les premiers chapitres de la Genèse ou « Au commencement 
» ou Bereshit 

Pour mener à bien ce travail, je propose que nous nous basions sur les premiers chapitres de la Genèse 
ou « Au commencement » ou Bereshit, le premier livre de la Bible Hébraïque qui s'ouvre sur la 
Création du monde, voici le texte que je vais choisir qui correspond au premier chapitre (la traduction 
est issue de la traduction dite Segond 21) : 

Au commencement, Dieu créa le ciel et la terre. La terre n'était que chaos et vide. Il y 
avait des ténèbres à la surface de l'abîme et l'Esprit de Dieu planait au-dessus de l'eau. 

Dieu dit: «Qu'il y ait de la lumière!» et il y eut de la lumière. Dieu vit que la lumière 
était bonne, et il sépara la lumière des ténèbres. Dieu appela la lumière jour, et les 
ténèbres nuit. Il y eut un soir et il y eut un matin. Ce fut le premier jour. 

Dieu dit: «Qu'il y ait une étendue entre les eaux pour les séparer les unes des autres!» 
Dieu fit l'étendue et sépara ainsi l'eau qui est au-dessous de l'étendue de celle qui est 
au-dessus. Cela se passa ainsi. Dieu appela l'étendue ciel. Il y eut un soir et il y eut un 
matin. Ce fut le deuxième jour. 

Dieu dit: «Que les eaux qui sont au-dessous du ciel se rassemblent à un seul endroit et 
que le sec apparaisse!» Et cela se passa ainsi. Dieu appela le sec terre, et la masse des 
eaux mers. Dieu vit que c'était bon. Puis Dieu dit: «Que la terre produise de la verdure, 
de l'herbe à graine, des arbres fruitiers qui donnent du fruit selon leur espèce et qui 
contiennent leur semence sur la terre!» Et cela se passa ainsi: la terre produisit de la 
verdure, de l'herbe à graine selon son espèce et des arbres qui donnent du fruit et 
contiennent leur semence selon leur espèce. Dieu vit que c'était bon. Il y eut un soir et il 
y eut un matin. Ce fut le troisième jour. 

Dieu dit: «Qu'il y ait des luminaires dans l'étendue du ciel pour séparer le jour de la nuit! 
Ils serviront de signes pour marquer les époques, les jours et les années, ainsi que de 
luminaires dans l'étendue du ciel pour éclairer la terre.» Et cela se passa ainsi: Dieu fit 

118 

https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA


les deux grands luminaires, le plus grand pour présider au jour et le plus petit pour 
présider à la nuit. Il fit aussi les étoiles. Dieu les plaça dans l'étendue du ciel pour 
éclairer la terre, pour dominer sur le jour et la nuit et pour séparer la lumière des 
ténèbres. Dieu vit que c'était bon. Il y eut un soir et il y eut un matin. Ce fut le quatrième 
jour. 

Dieu dit: «Que l'eau pullule d'animaux vivants et que des oiseaux volent dans le ciel 
au-dessus de la terre!» Dieu créa les grands poissons et tous les animaux vivants 
capables de se déplacer: l'eau en pullula selon leur espèce. Il créa aussi tous les oiseaux 
selon leur espèce. Dieu vit que c'était bon, et il les bénit en disant: «Reproduisez-vous, 
devenez nombreux et remplissez les mers, et que les oiseaux se multiplient sur la terre!» 
Il y eut un soir et il y eut un matin. Ce fut le cinquième jour. 

Dieu dit: «Que la terre produise des animaux vivants selon leur espèce: du bétail, des 
reptiles et des animaux terrestres selon leur espèce.» Et cela se passa ainsi. Dieu fit les 
animaux terrestres selon leur espèce, le bétail selon son espèce et tous les reptiles de la 
terre selon leur espèce. Dieu vit que c'était bon. 

Puis Dieu dit: «Faisons l'homme à notre image, à notre ressemblance! Qu'il domine sur 
les poissons de la mer, sur les oiseaux du ciel, sur le bétail, sur toute la terre et sur tous 
les reptiles qui rampent sur la terre.» Dieu créa l'homme à son image, il le créa à l'image 
de Dieu. Il créa l'homme et la femme. Dieu les bénit et leur dit: «Reproduisez-vous, 
devenez nombreux, remplissez la terre et soumettez-la! Dominez sur les poissons de la 
mer, sur les oiseaux du ciel et sur tout animal qui se déplace sur la terre!» Dieu dit aussi: 
«Je vous donne toute herbe à graine sur toute la surface de la terre, ainsi que tout arbre 
portant des fruits avec pépins ou noyau: ce sera votre nourriture. A tout animal de la 
terre, à tout oiseau du ciel et à tout ce qui se déplace sur la terre, à ce qui est animé de 
vie, je donne toute herbe verte pour nourriture.» Et cela se passa ainsi. Dieu regarda tout 
ce qu'il avait fait, et il constata que c'était très bon. Il y eut un soir et il y eut un matin. 
Ce fut le sixième jour. 

Genèse 1 

 
Metropolitan Museum of Art, Public domain, via Wikimedia Commons 

En hébreu, le texte débute par ces mots (attention, l'hébreu se lit de droite à gauche, plus 
d'informations sur l'hébreu ici) : 

הָאָרֶץ וְאֵת הַשָּׁמַיםִ, אֵת אֱלֹהִים, בָּרָא בְּרֵאשִׁית,  

119 

https://lirelabiblehebraique.fr/breve-introduction-a-lhebreu/


Qui se traduit mot à mot de la façon suivante (traduction issue du livre "Ancien Testament 
interlinéaire hébreu français" aux éditions Biblio) : 

En un commencement créa Dieu les cieux et la terre 

Pour des raisons liées à l'étude de ce texte, je vais également utiliser le deuxième chapitre de la 
Genèse que voici : 

Ainsi furent achevés les cieux et la terre, et toute leur armée. Dieu acheva au septième 
jour son oeuvre, qu'il avait faite : et il se reposa au septième jour de toute son oeuvre, 
qu'il avait faite. Dieu bénit le septième jour, et il le sanctifia, parce qu'en ce jour il se 
reposa de toute son oeuvre qu'il avait créée en la faisant. 

Voici les origines des cieux et de la terre, quand ils furent créés. Lorsque l'Eternel Dieu 
fit une terre et des cieux, aucun arbuste des champs n'était encore sur la terre, et aucune 
herbe des champs ne germait encore : car l'Eternel Dieu n'avait pas fait pleuvoir sur la 
terre, et il n'y avait point d'homme pour cultiver le sol. Mais une vapeur s'éleva de la 
terre, et arrosa toute la surface du sol. 

L'Eternel Dieu forma l'homme de la poussière de la terre, il souffla dans ses narines un 
souffle de vie et l'homme devint un être vivant. 

Puis l'Eternel Dieu planta un jardin en Eden, du côté de l'orient, et il y mit l'homme qu'il 
avait formé. L'Eternel Dieu fit pousser du sol des arbres de toute espèce, agréables à voir 
et bons à manger, et l'arbre de la vie au milieu du jardin, et l'arbre de la connaissance du 
bien et du mal. Un fleuve sortait d'Eden pour arroser le jardin, et de là il se divisait en 
quatre bras. Le nom du premier est Pischon; c'est celui qui entoure tout le pays de 
Havila, où se trouve l'or. L'or de ce pays est pur; on y trouve aussi le bdellium et la 
pierre d'onyx. Le nom du second fleuve est Guihon; c'est celui qui entoure tout le pays 
de Cusch. Le nom du troisième est Hiddékel; c'est celui qui coule à l'orient de l'Assyrie. 
Le quatrième fleuve, c'est l'Euphrate. 

L'Eternel Dieu prit l'homme, et le plaça dans le jardin d'Eden pour le cultiver et pour le 
garder. L'Eternel Dieu donna cet ordre à l'homme : Tu pourras manger de tous les arbres 
du jardin; mais tu ne mangeras pas de l'arbre de la connaissance du bien et du mal, car le 
jour où tu en mangeras, tu mourras. 

L'Eternel Dieu dit : Il n'est pas bon que l'homme soit seul; je lui ferai une aide semblable 
à lui. L'Eternel Dieu forma de la terre tous les animaux des champs et tous les oiseaux 
du ciel, et il les fit venir vers l'homme, pour voir comment il les appellerait, et afin que 
tout être vivant portât le nom que lui donnerait l'homme. Et l'homme donna des noms à 
tout le bétail, aux oiseaux du ciel et à tous les animaux des champs; mais, pour l'homme, 
il ne trouva point d'aide semblable à lui. Alors l'Eternel Dieu fit tomber un profond 
sommeil sur l'homme, qui s'endormit; il prit une de ses côtes, et referma la chair à sa 
place. L'Eternel Dieu forma une femme de la côte qu'il avait prise de l'homme, et il 
l'amena vers l'homme. Et l'homme dit : Voici cette fois celle qui est os de mes os et chair 
de ma chair ! on l'appellera femme, parce qu'elle a été prise de l'homme. 

120 



C'est pourquoi l'homme quittera son père et sa mère, et s'attachera à sa femme, et ils 
deviendront une seule chair. 

L'homme et sa femme étaient tous deux nus, et ils n'en avaient point honte. 

Bien que nous utiliserons majoritairement les chapitres 1 et 2 de la Genèse, il m'arrivera également de 
faire des références à d'autres passages de la Bible Hébraïque. 

Analyse du texte 

Structure du récit, résumé et questionnements 

Le récit se structure autour de différents paragraphes qui racontent les six jours de la Création. On 
retrouve à chaque fois, à l'exception du premier paragraphe, la formule : "Dieu dit [...] Et ce fut [...]". 
Le point marquant qui se dégage de récit de la Création est la croyance en un monothéisme absolu et 
au caractère divin de la Création : pas de divinités, pas d'explications scientifiques... Seul Dieu est à 
l'oeuvre par sa parole et ses actes. Nous pouvons ensuite construire un résumé de ce récit. On peut 
facilement dégager plusieurs points importants du récit : 

● Tout d'abord, d'après le récit biblique, nous apprenons qu'il n'existait rien avant que Dieu se 
décide à mettre en oeuvre sa création : "La terre n’était que chaos et vide." 

● On apprend que le ciel et la terre n'étaient pas séparés à l'origine : "Dieu fit l’étendue et 
sépara ainsi l’eau qui est au-dessous de l’étendue de celle qui est au-dessus" 

● C'est Dieu qui est à l'origine des différents éléments qui composent la vie terrestre : séparation 
des eaux et de la terre, séparation du ciel et de la terre, la lumière, le jour et la nuit, l'homme 
etc... 

● Notons que la Création est réalisée sur six jours 

Si on devait construire un résumé, cela pourrait donner la chose suivante : 

Le récit de la Genèse raconte l'histoire de la Création du monde et de l'homme par Dieu 
seul en six jours. On notera l'idée importante du récit qui veut qu'il n'existait rien avant 
que Dieu se lance dans son oeuvre créatrice avec la formule : "Au commencement, Dieu 
créa le ciel et la terre". Le récit fait un usage important de la formule "Dieu dit [...] Et 
ce fut [...]" pour marquer les différentes étapes de la Création. Le texte est marqué par la 
croyance en un monothéisme strict et l'adhésion à l'idée que la Création est d'origine 
divine. On notera quelques anomalies comme un double, voir triple, récit de la Création 
de l'homme d'abord au chapitre 1 puis au chapitre 2. 

Ce résumé succinct ouvre déjà plusieurs questions que nous allons explorer plus en avant : 

● Tout d'abord, on peut réfléchir à la façon d'appréhender le récit biblique, en particulier les six 
jours de la Création : faut-il l'interpréter de façon littérale ? 

● On peut ensuite se poser la question de savoir si il existe des récits similaires dans l'histoire 
humaine. A savoir, est-ce que ce récit est unique ou est-ce qu'il s'inscrit potentiellement dans 
une tradition littéraire ? C'est un question que l'on peut et doit se poser avec n'importe quel 
récit biblique 

121 



● Ensuite on peut se poser la question du pourquoi la Création dure six jours ? Pourquoi pas une 
autre durée par exemple ? Nous verrons que cela n'est sans doute pas le fruit du hasard 

● On cherchera également à savoir pourquoi la Genèse inclut plusieurs récits de la Création de 
l'humanité, notamment au chapitre 2 que nous allons explorer plus tard 

● Enfin, nous ferons une synthèse du message que les éditeurs de la Genèse ont voulu faire 
passer 

Appréhender le récit de la Création en six jours 

La Genèse nous dit que la Terre et les éléments furent créés en seulement six jours. Cela interpelle 
forcément le lecteur moderne d'autant plus qu'à priori personne n'a été témoin de cette Création. Sans 
parler des connaissances scientifiques à notre disposition pour appréhender la Création de l'univers 
avec notamment la théorie du "Big Bang" ou encore la théorie de l'évolution concernant les êtres 
humains. Que faut-il faire alors de ce récit ? Plusieurs lectures ont et sont encore proposées quant à ce 
récit : une approche purement littérale (qui veut que la Genèse corresponde aux mots de Dieu et soit 
donc pure vérité), une approche allégorique (qui veut que la Genèse ne soit pas interprétée mot à mot 
mais dans un sens plus spirituel) et enfin une lecture rationnelle voir septique qui rejette ou relativise 
le récit du fait des connaissances scientifiques modernes. L'approche purement littérale veut donc que 
la Création soit comprise et acceptée mot pour mot, approche que l'on rencontre très fréquemment 
chez les fondamentalistes religieux qui adhèrent au mouvement nommé "créationnisme". Pour eux le 
récit de la Création correspond à l'Histoire. L'approche allégorique est celle que l'on rencontre 
notamment dans certains branches du christianisme ainsi que dans le judaïsme où de nombreux 
commentateurs (comme Rachi de Troyes par exemple ou encore Maïmonide) nous invitent à ne pas 
interpréter les choses uniquement de façon littérale et à nous concentrer sur le message spirituel. 
Approche intéressante qui voudrait que le récit de la Genèse ne soit pas une cosmogonie (théorie 
expliquant la Création de l'Univers) mais une cosmologie (théorie expliquant l'ordre de la Création), 
mais qui présente quelques problèmes dans la mesure où l'on ne sait pas où s'arrête l'interprétation 
allégorique à l'égard du texte biblique. 

 
British Museum. Object Number: 92687., Public domain, via Wikimedia Commons 

122 



Après tout, si la Genèse doit être vue de façon allégorique, pourquoi n'en serait-il pas autant de 
l'alliance avec Abraham ou encore des Lois décrites dans la Bible Hébraïque ? Enfin, une approche 
strictement rationnelle qui consiste à rejeter ou minimiser le récit de la Genèse au profit d'une 
approche strictement scientifique. Cette approche, sans fournir d'explication à la Création de l'Univers 
(chose que d'ailleurs personne ne peut faire, même si il existe aujourd'hui ne nombreuses théories 
scientifiques à ce sujet), fait de la Genèse une pure invention (au pire) ou au mieux une histoire 
embellie de la réalité scientifique. Approche qui a l'inconvénient de nous priver d'une certaine 
spiritualité et de ne pas admettre que certaines choses sont parfois inexplicables. Il est donc important 
de savoir remettre un texte comme la Genèse dans son contexte historique, culturel et géographique 
pour le comprendre. Le récit de la Genèse s'adresse d'abord aux Hommes de son temps qui n'avaient 
pas les mêmes notions ni connaissances astronomiques. A savoir des Hommes vivants au Proche et 
Moyen-Orient plusieurs siècles avant JC et dont l'approche de la science n'était pas la nôtre. Il est 
également important de rappeler que les récits de la Création écrits à cette époque n'avaient pas 
forcément des visées scientifiques comme nous l'entendons aujourd'hui, mais plutôt des visées 
théologiques. Loin d'être la preuve d'une forme de pauvreté scientifique et d'inculture des Hommes de 
cette époque, l'existence de ce récit devrait nous interroger sur le fait que malgré les millénaires qui 
nous séparent de ces Hommes, nous avons en commun le fait de nous poser les mêmes questions 
existentielles sur nos origines et de vouloir y apporter des réponses avec les outils à notre disposition. 
Il est donc important de le lire avant tout dans ce sens. 

Genre littéraire et auteur 

Le récit de la Genèse peut être clairement rattaché au type de littérature dit "cosmogonie" dont le 
Larousse donne deux définitions : 

Science de la formation des objets célestes (planètes, étoiles, galaxies, etc.). 

Partie des mythologies qui racontent la naissance du monde et des hommes. 

Nous sommes ici clairement en face d'un récit mythologique qui raconte la naissance du monde et la 
création des hommes. Il ne s'agit donc aucunement d'un exposé scientifique sur l'origine du monde, 
mais bien d'un récit de la Création. Ce n'est pas un genre littéraire nouveau comme nous allons le voir 
dans la partie suivante dans la mesure où tout au long de l'histoire de l'humanité, cette dernière a 
toujours cherché à comprendre ses origines. Par contre, et c'est important pour la suite, le récit n'est 
pas une théogonie dont on peut retenir la définition suivante : 

Ensemble de divinités formant la mythologie d'un peuple et se caractérisant par une 
origine analogue. 

Doctrine relative à l'origine des dieux. 

Ici il n'est pas question de faire l'histoire de Dieu. Si on s'appuie sur le récit de la Genèse, ce dernier 
s'ouvre directement sur le moment où Dieu commence à créer le monde. Cela suppose qu'il était déjà 
là. A la différence d'autres récits mythologiques liés à la création du monde où les dieux sont presque 
comme les hommes, ici Dieu ne possède pas d'histoire ou de forme physique car il semble être 
considéré comme un tout présent depuis toujours. Maintenant que nous avons vu le genre littéraire 
principal du récit de la Genèse, nous pouvons nous interroger sur son auteur. Le texte biblique ne 
fournit aucune indication à sujet. Traditionnellement, le texte de la Genèse ainsi que l'ensemble du 
livre du Pentateuque ou la Torah sont attribués au prophète Moïse qui aurait mis par écrit l'ensemble 

123 

https://lirelabiblehebraique.fr/#le-pentateuque-ou-la-torah-%D7%AA%D7%95-%D7%A8-%D7%94


des cinq livres du Pentateuque. La véracité de cette information est remise en cause depuis longtemps 
déjà et abandonnée dans les milieux académiques. Pourquoi ? Tout simplement, comme nous allons le 
voir plus en détail dans la suite de ce article, le texte contient des répétitions, contradictions et des 
choses que Moïse n'aurait pas pu écrire lui-même (en témoigne de façon frappante la description de sa 
propre mort à la fin du Pentateuque, la tradition juive expliquant que ce serait Josué qui aurait écrit les 
derniers versets relatant la mort de Moïse). L'approche aujourd'hui retenue dans les cercles 
scientifiques et académiques est que le texte du Pentateuque, et donc de la Genèse, est un récit de 
compromis pour construire le roman national du peuple hébreu où plusieurs traditions distinctes 
cohabitent. Ce débat sur l'identité des auteurs des livres de la Bible Hébraïque ne concerne d'ailleurs 
pas que la Torah, mais également d'autres livres de la Bible Hébraïque (et même si ce n'est pas le sujet 
de ce site internet, le débat existe également avec le Nouveau Testament comme c'est le cas par 
exemple avec les débats sur l'identité de l'auteur réel de certaines épîtres de Paul ou encore ce que l'on 
appelle la problématique synoptique visant à déterminer l'origine des emprunts constatés entre les 
évangiles de Matthieu, Marc et Luc). L'autre cas le plus célèbre dans la Bible Hébraïque est sans 
doute le livre d'Isaïe ou Yeshayahou dont on pense qu'il n'y a pas un mais probablement trois auteurs, 
ce qui amène de nombreux chercheurs à parler de Proto-Isaïe, Deutéro-Isaïe et Trito-Isaïe. 

Enuma Elish : l'autre récit de la Création 

Avant que les archéologues ne s'intéressent à ce qu'était la Mésopotamie, le texte de la Genèse était 
presque considéré comme l'unique mythe de la Création. En espérant trouver des preuves de la 
véracité de la Bible dans l'ancienne Mésopotamie, les archéologues ont finalement découvert des 
tablettes en écriture cunéiforme qui décrivent des récits similaires à celui de la Genèse. Le récit de la 
Genèse n'est donc pas le seul récit à décrire la Création du monde par un dieu ou une entité supérieure 
ou encore des divinités. On a ainsi retrouvé d'autres récits écrits il y a plusieurs millénaires qui 
mettent en avant la Création du monde par un dieu ou des divinités. Citons à cet effet le texte très 
célèbre de l'Enuma Elish (le titre correspond à la translittération du premier mot du récit qui signifie 
"Quand là-haut"), récit babylonien qui décrit la Création du monde par des divinités (voir ici pour 
plusieurs d'informations sur le contexte de rédaction de la Bible Hébraïque). Pour faire un bref résumé 
de l'Enuma Elish ce dernier raconte la lutte entre la déesse Tiamat et le dieu Marduk. 

 
Louvre Museum, CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons 

124 

https://lirelabiblehebraique.fr/#isaie-ou-yeshayahou-%D7%99-%D7%A9-%D7%A2-%D7%99-%D7%94%D7%95
https://lirelabiblehebraique.fr/#datation-composition-et-contexte-historique


Le récit commence d'abord par décrire l'existence de l'eau douce (Apsu) et de l'eau salée (Tiamat) 
dont l'union engendre les dieux. Dérangée par ces derniers, Tiamat décide de les détruire et va créer 
des monstres pour les combattre. Marduk accepte de combattre Tiamat à condition de devenir en 
quelque sorte le roi des dieux. Il combat alors Tiamat puis utilise son corps pour composer le ciel et la 
terre. Marduk va ensuite créer l'humanité en utilisant le sang et les os de Kingu, un allié de Tiamat. 
Voici les premiers vers de ce récit (issu d'une traduction automatique depuis l'anglais) : 

Quand là-haut le ciel n'avait pas de nom, 
Le terrain ferme en contrebas n’avait pas été nommé par son nom, 
Rien d'autre qu'Apsu primordial, leur engendreur, 
(Et) Mommu*–Tiamat, celle qui les a tous portés, Leurs eaux se mélangeant comme un 
seul corps ; 
Aucune cabane en roseaux n'avait été emmêlée, aucune terre marécageuse n'était 
apparue, 
Quand aucun dieu n'avait été créé, 
Inappelés par leur nom, leurs destins indéterminés— 
C'est alors que les dieux se formèrent en eux. 

Les deux premiers vers rappellent pour beaucoup les premiers versets du récit de la Genèse : 

Au commencement, Dieu créa le ciel et la terre. La terre n'était que chaos et vide. Il y 
avait des ténèbres à la surface de l'abîme et l'Esprit de Dieu planait au-dessus de l'eau. 

L'existence de cet autre récit de la Création du monde, qui partage quelques points communs avec le 
récit de la Genèse pose plusieurs questions dans la mesure où les deux récits viennent de la même 
région géographique. La plus importante de ces questions est de savoir si le récit babylonien a pu 
influencer les éditeurs de la Genèse. Pour re-contextualiser l'histoire du peuple hébreu, il est important 
de rappeler que ce dernier a fait l'objet de deux déportations (événements racontés dans le livre des 
Rois ou Melakhim): la première déportation en 722 avant JC face à l'empire Assyrien avec la chute du 
Royaume du Nord, puis une seconde déportation à Babylone après la chute de la ville de Jérusalem en 
589 avant JC (voir cette page pour les grandes phases du peuple hébreu). Il existe donc un débat 
académique sur le fait de savoir si le texte de la Genèse pourrait être de rédaction plus tardive qu'on ne 
le pense, et si ce dernier ne serait pas le fruit des contacts entre les hébreux et les populations 
Assyriennes puis Babyloniennes. Les chercheurs s'accordent également pour dire que la plus ancien 
texte de la Bible Hébraïque (voir ici pour la datation probable des textes bibliques) n'est pas la Genèse 
mais plutôt le Cantique de la Mer (lorsque les femmes israélites et Myriam la soeur de Moïse 
entonnent un chant pour célébrer la réussite de la traversée de la Mer Rouge, épisode raconté dans 
l'Exode ou « Noms » ou Shemot) ce qui rend cette hypothèse plausible. Comme nous allons le voir 
maintenant, le récit de la Genèse est rempli de références à la Mésopotamie. Tout d'abord, on peut 
évoquer la localisation du jardin d'Eden, situé sur les rives de l'Euphrate, probablement au coeur de ce 
qui étaient les grands empires de la région, ce qui n'est sans doute pas non plus le fruit du hasard : 

Puis l'Eternel Dieu planta un jardin en Eden, du côté de l'orient, et il y mit l'homme qu'il 
avait formé. L'Eternel Dieu fit pousser du sol des arbres de toute espèce, agréables à voir 
et bons à manger, et l'arbre de la vie au milieu du jardin, et l'arbre de la connaissance du 
bien et du mal. Un fleuve sortait d'Eden pour arroser le jardin, et de là il se divisait en 
quatre bras. Le nom du premier est Pischon; c'est celui qui entoure tout le pays de 
Havila, où se trouve l'or. L'or de ce pays est pur; on y trouve aussi le bdellium et la 

125 

https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#les-grandes-phases-du-peuple-hebreu-dans-le-tanakh
https://lirelabiblehebraique.fr/#datation-et-langue-d-ecriture
https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA


pierre d'onyx. Le nom du second fleuve est Guihon; c'est celui qui entoure tout le pays 
de Cusch. Le nom du troisième est Hiddékel; c'est celui qui coule à l'orient de l'Assyrie. 
Le quatrième fleuve, c'est l'Euphrate. 

Genèse 2 

 
Underwood, Public domain, via Wikimedia Commons 

Notons que le patriarche Abraham (d'abord appelé Abram) vient également de cette région, et plus 
particulièrement de la vie de Ur que l'on s'accorde à situer généralement en Mésopotamie, comme le 
raconte le chapitre 11 de la Genèse : 

Abram et Nachor prirent des femmes : le nom de la femme d'Abram était Saraï, et le 
nom de la femme de Nachor était Milca, fille d'Haran, père de Milca et père de Jisca. 
Saraï était stérile : elle n'avait point d'enfants. 

Térach prit Abram, son fils, et Lot, fils d'Haran, fils de son fils, et Saraï, sa belle-fille, 
femme d'Abram, son fils. Ils sortirent ensemble d'Ur en Chaldée, pour aller au pays de 
Canaan. Ils vinrent jusqu'à Charan, et ils y habitèrent 

Il est donc intéressant de noter qu'une partie du mythe de la Genèse se déroule ainsi au coeur de la 
Mésopotamie, et que le premier des patriarches vienne lui même de cette région. Notons encore un 
autre exemple de cet ancrage dans le contexte mésopotamien avec le mythe de la tour de Babel qui est 
semble-t-il une référence aux ziggourat (sorte de hautes tours) construites en Mésopotamie : 

Toute la terre avait une seule langue et les mêmes mots. Après avoir quitté l'est, ils 
trouvèrent une plaine dans le pays de Shinear et s'y installèrent. Ils se dirent l'un à 
l'autre: «Allons! Faisons des briques et cuisons-les au feu!» La brique leur servit de 
pierre, et le bitume de ciment. Ils dirent encore: «Allons! Construisons-nous une ville et 
une tour dont le sommet touche le ciel et faisons-nous un nom afin de ne pas être 
dispersés sur toute la surface de la terre.» 

L'Eternel descendit pour voir la ville et la tour que construisaient les hommes, et il dit: 
«Les voici qui forment un seul peuple et ont tous une même langue, et voilà ce qu'ils ont 

126 



entrepris! Maintenant, rien ne les retiendra de faire tout ce qu'ils ont projeté. Allons! 
Descendons et là brouillons leur langage afin qu'ils ne se comprennent plus 
mutuellement.» L'Eternel les dispersa loin de là sur toute la surface de la terre. Alors ils 
arrêtèrent de construire la ville. C'est pourquoi on l'appela Babel: parce que c'est là que 
l'Eternel brouilla le langage de toute la terre et c'est de là qu'il les dispersa sur toute la 
surface de la terre. 

Genèse 11 

Le récit de la Genèse, parmi ses aspects notables, a donc pour caractéristique essentielle de se dérouler 
dans ce qui est aujourd'hui considéré comme le berceau de la civilisation. Faut-il forcément en déduire 
que le récit est né de l'influence des cultures Assyriennes et Babyloniennes à l'époque de l'exil ? Il ne 
s'agit pas ici de trancher sur ce sujet, mais dans le cadre d'une démarche d'exégèse biblique, il est 
important de pouvoir situer une oeuvre en tant que genre littéraire dans un contexte historique, 
géographique et culturel. Notons toutefois que le récit biblique se distingue par une originalité propre, 
et plus particulièrement la croyance en un Dieu unique et indivisible à la différence du mythe 
babylonien qui fait de la Création le résultat d'une lutte entre divinités. Notons également l'emploi 
d'une "poésie" propre à la Bible Hébraïque qui la démarque fortement des textes composés sur le 
même période. Le texte est par exemple beaucoup plus harmonieux que le précédent récit que nous 
avons cité. Si le récit de la Création dans la Genèse ne fait pas appel à une lutte entre divinités ou 
contre des monstres, notons toutefois que l'on retrouve de façon fragmentaire dans la Bible Hébraïque 
des passages relatifs à un combat entre Dieu et une créature marine. Exemple avec le chapitre 27 du 
livre d'Isaïe ou Yeshayahou : 

Ce jour-là, l'Eternel interviendra à l'aide de sa dure, grande et forte épée contre le 
léviathan, ce serpent fuyard, oui, contre le léviathan, ce serpent tortueux. Il tuera le 
monstre qui est dans la mer. 

Ou encore dans le livre de Job ou Iyov au chapitre 26 : 

Par sa force il dompte la mer, par son intelligence il en brise l'orgueil. Son souffle donne 
au ciel la sérénité, sa main transperce le serpent fuyard. 

Et encore dans les Psaumes ou Tehilim au chapitre 74 : 

Dieu est mon roi depuis les temps anciens, lui qui accomplit des délivrances sur toute la 
terre. Tu as fendu la mer par ta puissance, tu as brisé les têtes des monstres sur les eaux; 
tu as écrasé la tête du léviathan, tu l'as donné pour nourriture aux habitants du désert.  

Bien que la mention de ce montre puisse avoir une valeur allégorique, certains chercheurs pointent 
une certaine ressemblance entre la mention de ce monstre marin et d'anciens mythes Cananéens. La 
mythologie Cananéenne raconte en effet l'histoire d'un combat entre le dieu Baal Hadad et un serpent 
tortueux. La localisation d'une partie du récit de la Création au coeur de la Mésopotamie peut donc 
être également vue comme purement fortuite. Il est aussi possible qu'à l'époque de rédaction de la 
Genèse cette région possédait un rayonnement irradiant sur tout le Proche et Moyen-Orient et que la 
fertilité agricole de la région ait été perçu comme d'origine divine. Faute de sources suffisantes et du 
fait de l'anonymat des auteurs de la Bible Hébraïque (qui n'ont laissé aucun texte permettant de 
comprendre le processus de rédaction du texte biblique ainsi que leurs motivations) ce ne sont bien 
entendu que des hypothèses. 

127 

https://lirelabiblehebraique.fr/#isaie-ou-yeshayahou-%D7%99-%D7%A9-%D7%A2-%D7%99-%D7%94%D7%95
https://lirelabiblehebraique.fr/#job-ou-iyov-%D7%90-%D7%99-%D7%95-%D7%91
https://lirelabiblehebraique.fr/#psaumes-ou-tehilim-%D7%AA-%D7%94-%D7%9C-%D7%99%D7%9D


La Création en six jours pour amener le jour du Shabbat ? 

Le fait que la Création du monde dure six jours dans le récit de la Genèse n'est surement pas le fruit 
du hasard si on juge par cet autre verset de la Bible Hébraïque toujours dans le même livre au chapitre 
2 : 

C'est ainsi que furent terminés le ciel et la terre et toute leur armée. Le septième jour, 
Dieu mit un terme à son travail de création. Il se reposa de toute son activité le septième 
jour. Dieu bénit le septième jour et en fit un jour saint, parce que ce jour-là il se reposa 
de toute son activité, de tout ce qu'il avait créé. 

Genèse 2 

Il est important de rappeler que dans le judaïsme le septième jour de la semaine est sanctifié sous le 
nom de Shabbat. Il s'agit du jour de repos hebdomadaire des pratiquants du judaïsme. Son 
établissement en tant que commandement donné aux juifs se retrouve plutôt dans les livres de l'Exode 
ou « Noms » ou Shemot et du Deutéronome ou « Paroles » ou Devarim (livre qui rappelons le 
composent le Pentateuque ou la Torah). Avec ce que nous avons vu plus haut, il peut être intéressant 
de questionner la logique exacte derrière la rédaction du livre de la Genèse. Nous ne trancherons pas 
le sujet ici (tout simplement parce que cela n'est pas possible), mais la sanctification du septième jour 
telle qu'elle apparaît dans le livre de la Genèse, combiné au fait qu'un tel commandement est donné 
plus tard dans d'autres livres distincts et que le livre de la Genèse semble s'inscrire dans une tradition 
littéraire plus large (comme nous avons pu le voir plus haut en évoquant l'autre récit de la Création, 
l'Enuma Elish), laisse supposer que le livre a subi une histoire rédactionnelle complexe. A la 
différence de ce que nous avons vu dans la précédente partie, il ne semble pas y avoir d'influences 
extérieures sur ce point, mais plutôt un souci d'inscrire le jour du Shabbat dans une tradition antérieure 
à celle de l'Exode (à savoir un jour déjà sanctifié par Dieu à l'époque de la Création). Ce point pourrait 
expliquer le vide qui existe entre cette sanctification du septième jour à l'époque de la Création puis 
son instauration comme commandement divin seulement à l'époque de l'Exode. En effet, dans la Bible 
Hébraïque, le Shabbat ne semble pas pratiqué par les premiers habitants de la Terre ou encore par les 
Patriarches dans la période qui sépare le Création et l'Exode. Pour poursuivre cette analyse, notons 
que les références faîtes au septième jour dans les autres livres de la Bible Hébraique impliquent 
l'existence de plusieurs traditions qui cohabitent ensemble. Voici ce que dit d'abord le livre de l’Exode 
ou « Noms » ou Shemot : 

Souviens-toi de faire du jour du repos un jour saint. Pendant 6 jours, tu travailleras et tu 
feras ce que tu dois faire. Mais le septième jour est le jour du repos de l’Éternel, ton 
Dieu. Tu ne feras aucun travail, ni toi, ni ton fils, ni ta fille, ni ton esclave, ni ta servante, 
ni ton ton bétail, ni l’étranger qui habite chez toi. En effet, en 6 jours l’Éternel a fait le 
ciel, la terre, la mer et tout ce qui s’y trouve, et il s’est reposé le septième jour. Voilà 
pourquoi l’Éternel a béni le jour du repos et en a fait un jour saint. 

Exode 20 

Puis le livre du Deutéronome ou « Paroles » ou Devarim : 

Respecte le jour du repos en en faisant un jour saint comme l’Éternel, ton Dieu, te l’a 
ordonné. Pendant 6 jours, tu travailleras et tu feras ce que tu dois faire. Mais le septième 
jour est le jour du repos de l’Éternel, ton Dieu. Tu ne feras aucun travail, ni toi, ni ton 

128 

https://lirelabiblehebraique.fr/le-shabbat/
https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#deuteronome-ou-paroles-ou-devarim-%D7%93%D7%91%D7%A8%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#le-pentateuque-ou-la-torah-%D7%AA%D7%95-%D7%A8-%D7%94
https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#deuteronome-ou-paroles-ou-devarim-%D7%93%D7%91%D7%A8%D7%99%D7%9D


fils, ni ta fille, ni ton esclave, ni ta servante, ni ton boeuf, ni ton âne, ni aucune de tes 
bêtes, ni l’étranger qui habite chez toi, afin que ton esclave et ta servante se reposent 
comme toi. Tu te souviendras que tu as été esclave en Egypte et que l’Éternel, ton Dieu, 
t’en a fait sortir avec puissance et force. Voilà pourquoi l’Éternel, ton Dieu, t’a ordonné 
de respecter le jour de repos. 

Deutéronome 5 

On note donc l'existence d'une double tradition relative au septième jour. D'abord une référence à la 
Genèse et aux six jours de la Création, puis une référence à la sortie d'Egypte. Le texte biblique n'offre 
pas d'explications sur cette anomalie et laisse les deux traditions cohabiter. On peut se poser la 
question de savoir pourquoi ces deux traditions ne sont pas intégrées en un seul et même texte, ce qui 
non seulement n'est pas incompatible mais serait également plus logique. Ces deux traditions 
distinctes qui cohabitent dans le même texte permettent de se prononcer en faveur d'une écriture plus 
complexe du livre de la Genèse, où les éditeurs ont pu construire le récit de la Création en six jours 
pour introduire la sanctification du Shabbat et le mettre en cohérence avec les écrits liés à l'institution 
du jour sacré. 

Trois récits de la Création de l'humanité 

Le livre de la Genèse comporte ensuite ce qui peut ressembler à des anomalies sous la forme de 
plusieurs récits de la Création de l'humanité. Cela commence tout d'abord au chapitre 1 de la Genèse 
avec une création générale de l'humanité : 

Puis Dieu dit: «Faisons l’homme à notre image, à notre ressemblance! Qu’il domine sur 
les poissons de la mer, sur les oiseaux du ciel, sur le bétail, sur toute la terre et sur tous 
les reptiles qui rampent sur la terre.» Dieu créa l’homme à son image, il le créa à l’image 
de Dieu. Il créa l’homme et la femme. 

Puis l'histoire change au chapitre 2 : 

L'Eternel Dieu façonna l'homme avec la poussière de la terre. Il insuffla un souffle de 
vie dans ses narines et l'homme devint un être vivant. 

Et encore au chapitre 2 pour la création de la femme : 

Alors l'Eternel Dieu fit tomber un profond sommeil sur l'homme, qui s'endormit. Il prit 
une de ses côtes et referma la chair à sa place. L'Eternel Dieu forma une femme à partir 
de la côte qu'il avait prise à l'homme et il l'amena vers l'homme. L'homme dit: «Voici 
cette fois celle qui est faite des mêmes os et de la même chair que moi. On l'appellera 
femme parce qu'elle a été tirée de l'homme.» 

Si nos bibles françaises font une différence entre Homme (humanité) et homme (au sens d'un individu 
de sexe masculin), ce n'est pas la même chose en hébreu. Dans le premier récit de la création de 
l'Homme au chapitre 1, l'hébreu emploie le mot : adam (en hébreu : אָדָם ). Mot qui fait d'ailleurs écho 
au mot adamah (אֲדָמָה) qui fait référence à la terre, au sol. Ce mot hébreu désigne tour à tour l'homme 
et la femme de façon simultané (comme c'est le cas au chapitre 1 de la Genèse), un individu indistinct 
et enfin un homme au sens individu de sexe masculin. La femme quant à elle est désigne sous le nom 
de ishah (en hébreu : אִשָּׁה) car, nous explique le texte, elle vient de l'homme (en hébreu : אִיש) 

129 



Toutefois, au chapitre 1 de la Genèse lorsque Dieu créé l'homme et la femme, ces derniers sont 
désignés en des termes qui veulent plutôt dire mâle et femelle, soit respectivement en hébreu zakar 
ה) et nekavah (זכָָ֥ר)  Cette situation pose plusieurs questions. Pourquoi fournir plusieurs récits .(וּנקְֵבָ֖
différents de la Création ? Les éditeurs de la Genèse ont-il superposé plusieurs traditions anciennes au 
sein d'un même texte ? Là non plus nous ne trancherons pas définitivement la question, dans la 
mesure où il existe des débats académiques et religieux qui sont toujours en cours. Toutefois, la 
présence de plusieurs récits différents pour raconter le même événement (à savoir la Création de 
l'humanité) laisse quand même supposer la possibilité de plusieurs rédactions distinctes sous la forme 
d'une accumulation d'histoires. Le second récit de la Création dans lequel Dieu insuffle la vie avec la 
poussière de la terre se rapproche par certains aspects du mythe babylonien d'Enuma Elish avec ce 
passage : 

Je rassemblerai le sang pour former des os, 

Je ferai naître Lullû, dont le nom sera « homme ». 

Je vais créer Lullû—homme 

Sur qui reposera le travail des dieux afin qu'ils puissent reposer. 

Les deux mythes partagent l'idée que la Création de l'homme est le résultat d'un processus technique. 
A noter que l'on retrouve également dans le civilisation Egyptienne un mythe similaire à l'idée du 
"Dieu potier" avec le dieu Khnoum qui aurait façonné l'humanité à partir du limon du Nil. Si on 
reprend le mythe de Enuma Elish et le fait que l'homme est astreint à travailler, on peut noter que le 
chapitre 2 (à la différence du chapitre 1 où l'homme est créé à l'image de Dieu et pour dominer la 
Création) celui-ci est astreint à des travaux dans le jardin d'Eden : 

L’Eternel Dieu prit l’homme, et le plaça dans le jardin d’Eden pour le cultiver et pour le 
garder. L’Eternel Dieu donna cet ordre à l’homme : Tu pourras manger de tous les arbres 
du jardin; mais tu ne mangeras pas de l’arbre de la connaissance du bien et du mal, car le 
jour où tu en mangeras, tu mourras. 

Genèse 2 

Cette idée de l'homme destiné à travailler pour Dieu dans la Genèse, en plus d'introduire un parallèle 
avec Enuma Elish, renforce l'idée que plusieurs traditions se côtoient dans le livre de la Genèse. Ce 
qui est sûr, si l'on peut dire, c'est que les éditeurs de la Genèse ont su développer leur théologie propre 
même si ils ont pu s'inspirer de différentes croyances ou récits disponibles dans la région. Notons en 
particulier la croyance en un Dieu unique et l'idée d'un homme créé à l'image de Dieu (et non pour le 
servir, si on s'en tient au premier chapitre de la Genèse). Autre point notable par rapport à ces récits 
parallèles de la Création de l'homme, l'usage de plusieurs noms pour désigner Dieu dans la Bible 
Hébraïque. Cela peut passer un peu inaperçu en français, mais un lecteur attentif notera que l'on passe 
d'abord de "Dieu" (exemple : "Dieu créa le ciel et la terre") à la formule "L'Eternel Dieu" (exemple : 
"L’Eternel Dieu forma l’homme de la poussière de la terre") dans certaines traductions plus 
exigeantes. Si on se tourne vers le texte en hébreu, nous constatons que nous avons d'abord Elohim 
(en hébreu : אֱלֹהִים) dans le premier récit de la Création, puis Yavhé ou YHWH ou tétragramme (en 
hébreu : יהְוָה) dans les autres récits. Le terme Elohim se rapproche du mot El (אֵל) qui désigne un dieu 
et est considéré comme une forme élargie de ce dernier mot. Bien que le terme Elohim, dans sa 
définition stricte, corresponde au pluriel de Dieu il est entendu au singulier dans la Bible Hébraïque. Il 

130 



peut parfois s'entendre comme "Dieu des dieux". Le tétragramme ou YHWH ou Yavhé peut-être vu 
comme le nom propre de Dieu. Le nom est si sacré dans le judaïsme qu'il est normalement interdit de 
le vocaliser ou de le prononcer. Pour rappel, voici d'abord le premier verset du livre de la Genèse en 
hébreu avec le nom de Dieu (Elohim ici) en rouge (n'oubliez pas que l'hébreu se lit de droite à gauche, 
plus d'informations sur l'hébreu ici) : 

הָאָרֶץ וְאֵת הַשָּׁמַיםִ, אֵת ,אֱלֹהִים בָּרָא בְּרֵאשִׁית,  

Traduit mot à mot par (texte issu du livre « Ancien Testament interlinéaire hébreu français » aux 
éditions Biblio) : 

En un commencement créa Dieu les cieux et la terre 

Puis l'autre nom de Dieu en rouge (YHWH ou le tétragramme) dans le verset où l'homme est le 
produit de l'insufflation du souffle divin dans la poussière, ainsi que le nom Elohim en jaune : 

חַיּהָ לְנפֶֶשׁ הָאָדָם, וַיהְִי חַיּיִם; נשְִׁמַת בְּאַפָּיו, וַיּפִַּח מִן-הָאֲדָמָה, עָפָר אֶת-הָאָדָם, אֱלֹהִים יהְוָה וַיּיִצֶר  

Traduit mot à mot par : 

Et façonna YHWH Dieu l'être humain poussière venant de le sol et il souffla dans ses 
narines une haleine de vie et devint l'être humain un être vivant 

Ce point renforce la possibilité que le texte soit le résultat de l'accumulation de plusieurs histoires 
distinctes écrites par différents interlocuteurs. On distingue ainsi dans la Bible Hébraïque plusieurs 
"écoles" si l'on peut dire : Elohimiste, Yavhiste, Elohimiste-Yavhiste... Et cela sans aucune 
explication. C'est d'ailleurs l'idée défendue par l'ancienne théorie d'analyse biblique dite "théorie 
documentaire" qui défend l'idée que les groupes d'éditeurs de la Bible Hébraïque sont notamment 
identifiables par la façon dont Dieu est désigné dans les écrits. Cette théorie soutient qu'il y a quatre 
documents différents (JEDP) qui ont fait l'objet d'une compilation finale : 

Document Date approximative Auteur probable 

YAHVISTE (J) Xème siècle avant JC Favorable à la monarchie en Israël 

ELOHISTE (E) IXème ou VIIème 
siècle avant JC 

Moins favorable à la monarchie et plus 
influencé par le courant prophétique 

DEUTÉRONOME 
(D) 

Fin du VIIème siècle 
avant JC 

Probable législateur 

SACERDOTAL (P) VIème siècle avant JC Prêtres exilés 

Une autre approche concernant la présence de multiples récits de la Création, et de voir les récits 
suivants la première histoire comme des compléments de l'histoire originale. Les répétitions sont 
fréquentes dans la Bible Hébraïque et il n'est pas impossible que cette répétition s'inscrive dans cette 
logique. Si on analyse plus en avant le texte biblique, on s'aperçoit que ces "nouveaux" récits de la 
Création sont décrits après ce paragraphe : 

131 

https://lirelabiblehebraique.fr/breve-introduction-a-lhebreu/


Voici les origines des cieux et de la terre, quand ils furent créés. Lorsque l’Eternel Dieu 
fit une terre et des cieux, aucun arbuste des champs n’était encore sur la terre, et aucune 
herbe des champs ne germait encore : car l’Eternel Dieu n’avait pas fait pleuvoir sur la 
terre, et il n’y avait point d’homme pour cultiver le sol. Mais une vapeur s’éleva de la 
terre, et arrosa toute la surface du sol. 

Genèse 2 

On peut analyser la présence de ce paragraphe comme une indication d'un retour en arrière dans le 
récit pour clarifier le contexte de la Création humaine. Cette vision permet de redonner un peu de 
cohérence à ce qui semble à la base être une anomalie du récit biblique, sans pour autant expliquer 
pourquoi le rédacteur (ou les rédacteurs) fait appel à plusieurs noms différents pour désigner Dieu. 

Le message de la Genèse 

Si on devait synthétiser ce que nous avons vu plus haut sur les chapitres 1 et 2 de la Genèse, nous 
pouvons déduire que les éditeurs ont voulu faire passer un ou plusieurs messages. Si on s'en tient 
d'abord au premier chapitre de la Genèse, le message le plus central est le fait que la Création est le 
résultat de l'intervention unique de Dieu. A la différence des autres mythes similaires à la Genèse, la 
Création est le résultat de la volonté d'un Dieu unique et indivisible. Il n'est pas question de combats 
entre divinités ou d'un processus que l'on pourrait qualifier de technique. Tout est le résultat de la 
simple parole Divine. Dieu dit, pour citer le texte, et cela est fait. L'autre message central du récit 
relève du statut particulier de l'homme (et de la femme par extension). A la différence là aussi des 
autres légendes, l'homme et la femme sont plus que des créations techniques, car ils sont faits à 
l'image de Dieu. A la différence de l'Enuma Elish qui explique la Création de l'homme dans le but de 
soulager ces derniers d'un fardeau, l'homme est ici créé pour dominer la Création divine. L'inclusion 
du deuxième chapitre pose quant à lui toute une série de questions et amène des implications. Tout 
d'abord la Création en six jours prend son sens avec le verset qui introduit la sanctification du 
septième jour par Dieu lui-même qui se repose de toute sa Création. Dans le contexte du judaïsme, 
cela permet donc d'introduire le jour du Shabbat comme tradition remontant à l'époque de la Création. 
Le deuxième chapitre de la Genèse pose également des questions avec la présence de deux nouveaux 
récits de la Création. Les éditeurs ont probablement voulu introduire d'autres traditions relatives à la 
Création de l'homme. Des traditions qui peuvent se rapprocher des mythologies des civilisations 
environnantes puisqu'elles mettent cette fois-ci en avant l'idée d'un Dieu qui met en oeuvre des 
processus techniques pour créer l'homme et la femme (respectivement, l'idée de modeler l'homme à 
partir de la poussière, puis de fabriquer la femme à partir du côté de l'homme). Idée qui est absente du 
premier chapitre de la Genèse. Toutefois, nous avons vu que d'autres interprétations sont possibles 
quant à l'inclusion de ce nouveau récit de la Création humaine, qui semble aussi ressembler à un 
retour en arrière. 

Conclusions 

Nous avons donc appris ici à mettre en œuvre plusieurs niveaux de lectures d'un passage biblique. 
Tout d'abord, nous avons donc résumé le texte et appris à dégager quelques questions essentielles sur 
le texte de la Genèse, à savoir : les origines possibles du texte, la question de la durée de la Création 
du monde et enfin la présence de plusieurs récits de la Création de l'humanité. Nous avons à chaque 
fois analysé les questions à la lumière des éventuelles découvertes archéologiques, de la grammaire et 

132 



à la lumière du texte biblique en faisant des comparaisons croisées. Que dire alors de la Genèse ? Sans 
remettre en cause son caractère inspiré (ce qui est d'ailleurs une notion très subjective), on peut 
toutefois dégager plusieurs points de réflexion. Le premier est sa similitude avec une longue tradition 
littéraire de récits de la Création du monde qui mettent en oeuvre un dieu ou des divinités dans la 
Création du monde et de l'homme. On notera ensuite que le fait que la Création dure six jours et se 
termine par la sanctification du septième jour, ajouté au fait que plusieurs traditions concernant la 
sanctification du septième jour se côtoient dans la Bible Hébraïque, peut laisser penser à une rédaction 
plus complexe. Enfin, la présence de plusieurs récits de la Création de l'homme avec des 
dénominations différentes pour désigner Dieu peut laisser penser que des traditions différentes ont été 
compilées dans le texte. 

Pour aller plus loin sur le sujet de l'exégèse biblique, je vous recommande les ouvrages suivants : 

● "Guide pour l'exégèse de l'Ancien Testament" de Matthieu Richelle 
● "Manuel d'exégèse de l'Ancien Testament" de Mickaëla Bauks et Christophe Nihan 
● "Théologie de l'Ancien Testament" de Claus Westermann 
● "Pour lire l'Ancien Testament" par Gérard Billon et Philippe Gruson 
● "La Mésopotamie: De Gilgamesh à Artaban" sous la direction de Francis Joannès 
● "De Sumer à Canaan: L'Orient ancien et la Bible" de Sophie Cluzan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

133 



 

 

 

 

 

 
 
LE SHABBAT (שַׁבָּת) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

134 



Les racines bibliques 

Le Shabbat correspond à une obligation biblique énoncée par Dieu lui même lors de l'Exode ou « 
Noms » ou Shemot (les citations du Tanakh ou Ancien Testament sont toutes issues de la traduction 
dite Segond 21) : 

Souviens-toi de faire du jour du repos un jour saint. Pendant 6 jours, tu travailleras et tu 
feras ce que tu dois faire. Mais le septième jour est le jour du repos de l’Éternel, ton 
Dieu. Tu ne feras aucun travail, ni toi, ni ton fils, ni ta fille, ni ton esclave, ni ta servante, 
ni ton ton bétail, ni l’étranger qui habite chez toi. En effet, en 6 jours l’Éternel a fait le 
ciel, la terre, la mer et tout ce qui s’y trouve, et il s’est reposé le septième jour. Voilà 
pourquoi l’Éternel a béni le jour du repos et en a fait un jour saint. 

Exode 20 

Ainsi que dans le Deutéronome ou « Paroles » ou Devarim : 

Respecte le jour du repos en en faisant un jour saint comme l’Éternel, ton Dieu, te l’a 
ordonné. Pendant 6 jours, tu travailleras et tu feras ce que tu dois faire. Mais le septième 
jour est le jour du repos de l’Éternel, ton Dieu. Tu ne feras aucun travail, ni toi, ni ton 
fils, ni ta fille, ni ton esclave, ni ta servante, ni ton boeuf, ni ton âne, ni aucune de tes 
bêtes, ni l’étranger qui habite chez toi, afin que ton esclave et ta servante se reposent 
comme toi. Tu te souviendras que tu as été esclave en Egypte et que l’Éternel, ton Dieu, 
t’en a fait sortir avec puissance et force. Voilà pourquoi l’Éternel, ton Dieu, t’a ordonné 
de respecter le jour de repos. 

Deutéronome 5 

 

Deror Avi, CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons 

135 

https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#deuteronome-ou-paroles-ou-devarim-%D7%93%D7%91%D7%A8%D7%99%D7%9D


On retrouve également cette sanctification du septième jour dans le livre Genèse ou « Au 
commencement » ou Bereshit, premier livre de la Bible Hébraïque, en notant toutefois que ce jour (à 
la différence des passages du Deutéronome et de l'Exode) ne fait pas encore l'objet d'un 
commandement adressé aux Hommes : 

C'est ainsi que furent terminés le ciel et la terre et toute leur armée. Le septième jour 
Dieu mit un terme à son travail de création. Il se reposa de toute son activité le septième 
jour et en fit un jour saint, parce que ce jour-là il se reposa de toute son activité, de tout 
ce qu'il avait créé. 

Genèse 2 

Les travaux interdits 

A cette occasion un certain nombre de choses sont interdites. Le mot « travail » ayant une dimension 
plus large dans la tradition d'interprétation rabbinique que dans son sens courant. Le terme "travail" 
désigne assez largement toutes les activités créatrices qui visent d'une manière ou d'une autre à 
transformer notre environnement. Notons que la Bible Hébraïque ne précise pas en détail les interdits 
lors du shabbat, mais se contente de lister quelques interdictions comme le travail (sans plus de 
précisions), de se déplacer sur de longues distances, le labourage des champs ou encore allumer un 
feu. Voici les principales sources scripturaires de ces interdits : 

Que chacun reste sous sa tente, que personne ne sorte de chez lui le septième jour 

Exode 16 

Ce passage est toutefois lié à l'épisode de la distribution de la manne dans le désert. Il faut donc le 
replacer dans son contexte. On trouve par contre deux autres passages qui précisent des interdictions 
pour le Shabbat : 

Pendant 6 jours tu travailleras, et tu te reposeras le septième jour; tu te reposeras même à 
l'époque du labour et de la moisson. 

Exode 34 

Dans aucun de vos foyers vous n'allumerez de feu le jour du shabbat. 

Exode 35 

D’autres interdictions font ensuite leur apparition plus tardivement dans la Bible Hébraïque ou 
Tanakh. Comme par exemple dans le livre de Isaïe ou Yeshayahou, où il est mentionné ce qui semble 
être une interdiction de se déplacer : 

Si tu retiens ton pied, pendant le shabbat, pour ne pas faire ce qui te plaît durant mon 
saint jour […] alors tu trouveras ton plaisir dans l’Eternel. 

Isaie 58 

Ou encore dans le livre de Jérémie ou Yrmeyahou avec l’interdiction de transporter des objets : 

136 

https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/
https://lirelabiblehebraique.fr/
https://lirelabiblehebraique.fr/
https://lirelabiblehebraique.fr/#isaie-ou-yeshayahou-%D7%99-%D7%A9-%D7%A2-%D7%99-%D7%94%D7%95
https://lirelabiblehebraique.fr/#jeremie-ou-yrmeyahou-%D7%99-%D7%A8-%D7%9E-%D7%99-%D7%94%D7%95


Ne portez pas de fardeau le jour du shabbat, n’en introduisez pas par les portes de 
Jérusalem ! Ne sortez de chez vous aucun fardeau, le jour du shabbat, et n’accomplissez 
aucun travail, mais faîtes de ce jour un jour saint, comme je l’ai ordonné à vos ancêtres. 

Jérémie 17 

 

Isidor Kaufmann, Public domain, via Wikimedia Commons 

Ces passages sont les seules interdictions clairement décrites dans la Bible Hébraïque. La mention et 
l'insistance sur l'absence de travaux agricoles à Shabbat dans le chapitre 34 de l'Exode est intéressante, 
car elle témoigne de la prise en compte de la réalité économique dans laquelle vivait les premiers 
israélites. A savoir une économie majoritairement agraire (agriculture et élevage) avec dans une 
moindre mesure l'existence d'activités artisanales (poteries, tissage, ébénisterie...) qui nécessitait une 
implication permanente et constante pour les premiers hébreux, car il n'existait à l'époque aucun filet 
de sécurité sociale ou même la notion de jours chômés rémunérés, il n'existait pas non plus de 
machines permettant éventuellement de compenser le retard pris lors de la récolte dans les champs par 
exemple. Ce repos mérité et sanctifié constitue donc une innovation (et une prise de risque) majeure 
dans le contexte économique de l'époque. On peut toutefois questionner son application pratique, 
notamment pour les éleveurs. En effet, certains animaux nécessitent obligatoirement une traite 
régulière deux à trois fois par jours. C'est le cas par exemple des vaches laitières ou des chèvres, qui 
non seulement vont souffrir du trop plein de lait, mais qui peuvent également développer faute de 
traites régulières un inconfort, des ecchymoses voire une maladie connue aujourd'hui sous le nom de 
mastite et potentiellement en mourrir si rien n'est fait. Le fait que parmi les premiers israélites se 
trouvaient de nombreux éleveurs devrait donc nous interroger sur les limites potentielles et 
l'application concrète de ce texte. Sur le thème de l'agriculture à l'époque de la Bible Hébraïque, vous 
pouvez cet article ici. 

137 

https://lirelabiblehebraique.fr/la-bible-hebraique-et-lagriculture/


 

Willem van de Poll, CC0, via Wikimedia Commons 

Le deuxième extrait mentionné, celui au chapitre 35, est sans doute celui qui a posé le plus 
d'interrogations. En effet, les auteurs de Bible Hébraïque n'ont pas jugé utile de décrire ou de raconter 
une journée type de Shabbat. La question se pose donc de savoir comment les premiers israélites 
pouvaient comprendre et mettre en oeuvre cette interdiction. Dans de nombreuses cultures anciennes, 
le foyer s'entendait comme un bâtiment ou toute structure hébergeant souvent une famille au sens 
élargie. On sait que ces foyers avaient aussi un rôle économique en plus de leur rôle d'hébergement, ce 
qui permet d'en déduire que la présence d'un feu pouvait avoir un rôle à la fois domestique (lumière, 
chaleur, cuisson des repas...) et un rôle productif (dans le cadre d'une activité artisanale). Le feu étant 
de surcroît un élément indispensable de la vie quotidienne à l'époque du fait de l'absence d'électricité. 

 

yeowatzup, CC BY 2.0, via Wikimedia Commons 

On peut donc avoir quelques difficultés à croire que les premiers hébreux pouvaient se passer 
totalement de feu pendant toute une journée (ce qui voudrait dire que les premiers hébreux avaient 
peut-être une approche plus pragmatique dictée par la réalité matérielle de leur époque en 

138 



conservant/entretenant le feu en se gardant de l'utiliser pour des activités productives), tout en 
acceptant de ne pas fermer la porte à la possibilité qu'il consentaient réellement à ce sacrifice dans un 
but religieux, comme cela était le cas avec l'interdiction des activités productives et de plus parce que 
les problèmes posés par cette interdiction sont limités au premier soir de Shabbat. Plusieurs solutions 
pratiques (qui relèvent plus du compromis que d'une application stricte de l'interdit) pourraient avoir 
permises de respecter cette règle : préparer le feu avant Shabbat et simplement maintenir sa 
combustion, privilégier un feu communautaire pour limiter le travail individuel, ou encore (comme 
c'est le cas pour de nombreux Karaites, voir ici pour les courants judaïsme) préparer l'ensemble des 
repas et faire les préparatifs de cette journée en anticipant l'absence de feu dans une logique où il ne 
faudrait pas en faire (ni maintenir un feu existant). 

 

Government Press Office (Israel), CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons 

Il serait aussi possible de penser qu'une pratique similaire à celle qui existe aujourd'hui avec les 
"shabbes goy" (en hébreu : גוי שבת ), qui consiste à employer des non-juifs pour réaliser des travaux 
normalement interdits aux juifs, était déjà en place. Toutefois, cette pratique est interdite si on 
applique scrupuleusement les consignes bibliques pour Shabbat, dans la mesure où même l'étranger 
doit se reposer (le texte est sans ambiguïté sur ce sujet). Sa pratique actuelle n'est d'ailleurs pas 
exempte de critiques dans le monde juif. On notera également que la Bible Hébraïque, dans le livre 
des Nombres ou « Dans le désert » ou Bamidbar, mentionne l'obligation de réaliser des holocaustes le 
jour du Shabbat (et donc de faire un feu) : 

»Le jour du sabbat, vous offrirez 2 agneaux d'un an sans défaut ainsi que, pour l'offrande 
végétale, 4 litres et demi de fleur de farine pétrie à l'huile avec l'offrande liquide. C'est 
l'holocauste du sabbat, prévu pour chaque sabbat en plus de l'holocauste perpétuel et de 
l'offrande liquide qui l'accompagne. 

Nombres 28 

Enfin, le livre du Lévitique mentionne l'obligation pour les israélites d'entretenir constamment la 
Menorah : 

139 

https://lirelabiblehebraique.fr/les-courants-du-judaisme/
https://lirelabiblehebraique.fr/#nombres-ou-dans-le-desert-ou-bamidbar-%D7%91%D7%9E%D7%93%D7%91%D7%A8


L'Eternel dit à Moïse: «Ordonne aux Israélites de t'apporter pour le chandelier de l'huile 
pure d'olives concassées, afin d'entretenir constamment les lampes. C'est devant le voile 
qui cache le témoignage, dans la tente de la rencontre, qu'Aaron la préparera, pour que 
les lampes brûlent constamment, du soir au matin, en présence de l'Eternel. C'est une 
prescription perpétuelle pour vous au fil des générations. Il arrangera les lampes sur le 
chandelier d'or pur pour qu'elles brûlent constamment devant l'Eternel. 

Lévitique 24 

Pour conclure sur la façon dont les premiers hébreux pouvaient mettre en oeuvre les deux règles 
essentielles du Shabbat (interdiction du travail et du feu), il est intéressant de noter que dans les 
Prophètes ou Neviim et les autres Ecrits ou Ketouvim les auteurs de la Bible Hébraïque se font l'écho 
du non respect du Shabbat par les israélites. Quelques exemples : 

A la même époque, j'ai vu en Juda des hommes fouler le raisin dans les pressoirs 
pendant le sabbat, rentrer des gerbes et charger même du vin, des raisins et des figues, 
en plus de toutes sortes de produits, sur des ânes pour les amener à Jérusalem le jour du 
sabbat. Je les ai avertis, le jour où ils vendaient leurs denrées. Il y avait aussi des 
Tyriens, installés là, qui apportaient du poisson ainsi que toutes sortes de marchandises 
et qui les vendaient aux Judéens, et ce à Jérusalem, le jour du sabbat. 

Néhémie ou Nehemia 13 

Je leur ai aussi donné mes sabbats pour que ce soit entre moi et eux un signe auquel on 
reconnaisse que je suis l'Eternel qui les considère comme saints. 

»Cependant, la communauté d'Israël s'est révoltée contre moi dans le désert. Ils n'ont pas 
suivi mes prescriptions et ils ont rejeté mes règles, celles que l'homme doit mettre en 
pratique afin de vivre par elles, et ils ont violé sans retenue mes sabbats. 

Ezéchiel ou Yehezqel 20 

Ecoutez ceci, vous qui dévorez le pauvre et qui ruinez les malheureux du pays! Vous 
dites: 'Quand le début du mois sera-t-il passé, afin que nous puissions vendre du blé? 
Quand finira le sabbat, afin que nous puissions ouvrir les greniers? 

Amos 8 

Cet état de fait soulève donc la possibilité que les règles de Shabbat aient pu poser un vrai problème 
d'application concret aux premiers israélites du fait de l'influence probable des cultures environnantes, 
d'une possible incompréhension mais également du fait des contingences matérielles et économiques 
de l'époque, même si il ne faut pas perdre de vue que les textes mentionnés plus haut s'inscrivent dans 
une théologie visant à expliquer la destruction des royaumes d'Israël et Juda par l'impiété de ses 
habitants. On peut donc supposer que les premiers israélites avaient probablement opté pour une 
solution de compromis entre le texte, leurs obligations religieuses et leur réalité matérielle. Toutefois, 
faute de précisions ou de documents de l'époque qui attesteraient de la mise en oeuvre de cette 
interdiction, ce ne sont que des conjectures. 

140 

https://lirelabiblehebraique.fr/#les-prophetes-ou-neviim-%D7%A0%D7%91%D7%99%D7%90%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#les-prophetes-ou-neviim-%D7%A0%D7%91%D7%99%D7%90%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#les-autres-ecrits-ou-ketouvim-%D7%9B%D7%AA%D7%95%D7%91%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#esdras-et-nehemie-ou-ezra-nehemia-%D7%A2-%D7%96-%D7%A8-%D7%90
https://lirelabiblehebraique.fr/#ezechiel-ou-yehezqel-%D7%99-%D7%97-%D7%96-%D7%A7-%D7%90%D7%9C
https://lirelabiblehebraique.fr/#amos-%D7%A2-%D7%9E%D7%95-%D7%A1


 

Zoltan Kluger, Public domain, via Wikimedia Commons 

Le judaïsme a donc développé une tradition d'interprétation du texte biblique pour déduire le sens 
précis de ces interdits bibliques, mais également pour adapter ces interdictions en tenant compte des 
évolutions technologiques. On peut ainsi lister quelques interdictions qui découlent d'une adaptation à 
la modernité de ces commandements comme : allumer des lumières, utiliser des appareils électriques, 
fumer etc… Il y a en tout 39 catégories d’activités. On parle de melakhot (en hébreu : מלאכה), terme 
qui désigne de façon très large toutes les tâches accomplies dans un but spécifique; quand on utilise 
plutôt le terme avodah (en hébreu : עֲבוֹדָה) pour parler d'une corvée physique ou pénible. Voici une 
liste non exhaustive de ces activités (ces interdictions sont déduites par les sages du judaïsme dans le 
cadre d'interprétations ou bien déjà contenues dans le texte biblique) : 

● Labourer/un champ 
● Semer/des graines 
● Moissonner (ou cueillir)/des fruits 
● Lier en gerbes (amasser) 
● Battre les céréales pour les dégager 
● Vanner au vent 
● Trier pour séparer grains et déchets 
● Passer au crible pour trier 
● Moudre/une graine ou une plante 
● Pétrir/le pain 
● Cuire au four/un plat 
● Tondre/le gazon 
● Laver la laine/laver un linge 
● Peigner la laine 
● Teindre la laine 
● Filer 
● Ourdir 
● Faire des boucles de tissage pour lier/un nœud 

141 



● Tisser deux fils 
● Séparer deux fils de la trame 
● Faire un nœud 
● Défaire un nœud 
● Coudre deux points 
● Découdre 
● Capturer 
● Abattre la bête (tuer) 
● Écorcher ou dépecer 
● Tanner 
● Racler/gratter un fond de plat 
● Tracer des traits, régler, retirer les poils 
● Découper la peau 
● Écrire plus de deux signes ou lettres 
● Effacer plus de deux signes ou lettres (Gratter le parchemin pour écrire dessus) 
● Construire 
● Démolir (en vue de bâtir) 
● Éteindre un feu 
● Allumer un feu 
● Finir une œuvre 
● Transporter d’un domaine privé dans un domaine public, ou sur une distance de plus de quatre 

coudées dans le domaine public. 

Pour conclure sur cette partie, notons que la majorité des courants qui se rattachent au judaïsme 
rabbinique sont d'accord sur ce concept des grandes catégories de travaux interdits, bien que l'on 
rencontre évidemment des différences dans leur interprétation entre les courants modernes. 

Le déroulé de Shabbat : à la maison et à la synagogue 

C’est donc un jour qui doit être consacré au repos, aux retrouvailles en famille et si possible à l’étude 
de la Torah. Au delà des interdits et autorisations, le Shabbat se veut comme un jour hors du temps et 
des contingences matérielles. On a l'habitude de se saluer par la formule "Shabbat Shalom" (que l'on 
peut traduire par "Bienvenue Shabbat") qui s'ecrit en hébreu : 

שָׁלוֹם שַׁבָּת  

Dans les communautés ashkénazes, on utilise parfois la formule en yiddish qui correspond à : 

Gut shabbes 

Soit en hébreu : 

שבת גוט  

Et à la fin de Shabbat, on se salue par la formule "Shavua Tov" (soit "Bonne semaine") qui se dit en 
hébreu : 

טוֹב שָׁבוּעַ  

142 



Assez sommairement, voici comment peut se décomposer le temps de Shabbat à la maison : 

● Vendredi : on a généralement déjà préparé les plats de Shabbat pour ne pas transgresser 
notamment l'interdiction de faire du feu le jour de Shabbat. Les plats sont souvent gardés au 
chaud à l'aide de plaques chauffantes qui restent allumées tout au long de Shabbat, cette façon 
de faire n'enfreignant pas l'interdiction de faire un feu (puisque l'interdit porte sur le fait de 
faire un feu et non de maintenir une flamme) 

● Vendredi soir : on se rend à la synagogue pour assister à un office et on allume généralement 
deux bougies chez soi pour célébrer l'entrée du Shabbat. Le repas du vendredi soir est 
notamment marqué par la prononciation des paroles du Kiddouch (en hébreu : קידוש) avec une 
coupe de vin 

● Samedi : on assiste également à un office le matin à la synagogue, ainsi que le samedi 
après-midi ou soir en fonction des horaires de la synagogue. En fonction de la communauté, 
un second Kiddouch peut être organisé après l'office du matin. Le samedi est un temps de 
repos généralement consacré à la famille et si possible à l'étude de la Torah 

● Samedi soir : on fait une lecture de la Avdalah (en hébreu : הַבְדָּלָה) puis on clôture Shabbat en 
éteignant les bougies 

Pour ce qui est de la cuisine, on a l'habitude de cuisiner un certain nombre de plats spécifiques (avec 
des variations entre ashkénazes et séfarades). En voici un tableau avec le nom en hébreu, sa 
translittération et son sens : 

Nom en 
hébreu 

Translittération Sens 

 .Challah Pain traditionnel tressé, consommé lors des repas חלה

 .Yayin Vin pour le Kiddush, la bénédiction du vin יין

פיש גפילטע  Gefilte Fish Poisson farci, souvent consommé en entrée. 

עוף מרק  Marak Of Soupe de poulet avec des kneidlach (boulettes de 
matza). 

ממולא כרוב  Krauv Memula Feuilles de chou farcies de viande et de riz. 

גזר סלט  Salat Gezer Salade de carottes râpées. 

 .Kugel Pudding de pommes de terre ou de nouilles קוגל

143 



 Houmous Purée de pois chiches avec tahini, huile d'olive, et חומוס
citron. 

 ,Chamin (ou Cholent) Ragoût de viande, haricots, pommes de terre חמין
mijoté lentement. 

חצילים סלט  Salat Chatzilim Salade d'aubergines grillées. 

 .Blintz Crêpes fourrées, souvent au fromage בלינצס

 .Kompot Dessert à base de fruits cuits קומפוט

דגים כופתאות  Kuftaot Dagim Boulettes de poisson, souvent en sauce tomate. 

 Tzimmes Plat sucré de carottes et fruits secs, parfois avec צימעס
viande. 

 Babka Gâteau brioché, souvent marbré de chocolat ou בבקה
cannelle. 

Voici également la liste des bénédictions que l'on peut prononcer à ce moment là (les citations sont 
toutes issues d'une traduction automatique effectuée depuis la page Wikipédia anglaise relative aux 
bénédictions juives "List of Jewish prayers and blessings" ainsi que d'un Sidour (livre de prières 
juives, qui s'écrit en hébreu סִדּוּר); vous pouvez également retrouver une liste des bénédictions sur 
cette page) : 

● Pour l'allumage des bougies : 

Béni sois-tu, Éternel notre Dieu, Roi de l'univers, qui nous a sanctifiés par ses 
commandements et nous a ordonné d'allumer la ou les bougies de Shabbat. 

● Pour le Kiddouch : 

Béni sois-tu, Seigneur notre Dieu, Roi de l'Univers, qui nous a sanctifiés par ses 
commandements, qui a espéré pour nous et qui nous a investis avec amour et intention 
de son sabbat sacré, en mémoire de l'acte de la création. C'est la première des fêtes 
saintes, commémorant la sortie d'Egypte. Car Tu nous as choisis et tu nous as sanctifiés, 
parmi toutes les nations, et avec amour et intention Tu nous as investis de Ton Saint 
Sabbat. Béni sois-tu, Adonaï, Sanctificateur du sabbat. 

● Bénédiction de la Avdalah : 

144 

https://lirelabiblehebraique.fr/les-benedictions/
https://lirelabiblehebraique.fr/les-benedictions/


Béni sois-tu, Éternel notre Dieu, Roi de l'univers, qui distingue entre le sacré et le 
profane, entre la lumière et les ténèbres, entre Israël et les nations, entre le septième jour 
et les six jours de travail. Béni sois-tu, Éternel , qui fais la distinction entre le sacré et le 
profane. 

 

Hermann Struck, Public domain, via Wikimedia Commons 

Les offices à la synagogue (en hébreu une synagogue se dit Bet Knesset, כנסת בית , que l'on peut 
traduire littéralement par "maison de l'assemblée") obéissent à des ordres différents en fonction du 
moment de la journée. Les prières sont lues dans cet ordre si on suit le rite ashkénaze (vous trouverez 
à chaque fois la translittération et le nom en hébreu) : 

1. Office du soir (Ma'ariv ou מַעֲרִיב) 
a. Shema Israel ( ישְִׂרָאֵל שְׁמַע ) : prière centrale dans le judaïsme, elle est un hymne à 

l'unicité de Dieu et au monothéisme 
b. Shemoneh Esrei ( עשרה שמנה ) ou Amidah : il s'agit d'un ensemble de bénédictions que 

les fidèles prononcent le plus généralement debout. Le moment de la Amidah est 
facilement reconnaissable car les fidèles font d'abord trois pas en arrière puis trois pas 
en avant. Les bénédictions sont récitées dans la direction de Jérusalem, puis à la 
conclusion, les fidèles font trois pas en arrière et deux pas en avant 

c. Aleinu (ּעָלֵינו ) : prière de conclusion de l'office 
2. Office du matin (Shacharit ou שַחֲרִית) 

a. Bénédictions du matin, que vous pouvez retrouver en détail sur la page dédiée aux 
bénédictions juives 

b. P'sukei d'Zimra ( דְּזמְִרָא פְּסוּקֵי ) : il s'agit de versets et cantiques tirés essentiellement du 
livre des Psaumes ou Tehilim 

c. Shema Israel 
d. Shemoneh Esrei ou Amidah 

145 

https://lirelabiblehebraique.fr/le-chema-israel/
https://lirelabiblehebraique.fr/les-benedictions/
https://lirelabiblehebraique.fr/les-benedictions/
https://lirelabiblehebraique.fr/#psaumes-ou-tehilim


e. Hallel (הַלֵּל) : prière composée de six psaumes, plus exactement les psaumes 113 
jusqu'à 118 

f. Lecture de la Torah (voir ci-dessous l'ordre de lecture des passages de la Torah) 
g. Aleinu 
h. Ashrei (אַשְׁרֵי) : Psaume 145 

3. Office supplémentaire (Musaf ou מוּסָף) (Shabbat et jours fériés, récités après Shacharit) 
a. Shemoneh Esrei ou Amidah : dans la cadre du Shabbat ou des jours fériés, on fait tout 

simplement une répétition de la Amidah 
b. Aleinu 

4. Office de l'après-midi (Minchah ou מִנחַה) 
a. Ashrei 
b. Shemoneh Esrei ou Amidah 
c. Aleinu 

Si vous assistez un jour à un office dans une synagogue, vous remarquerez que cela ne fonctionne pas 
comme à une messe à l'église ou à un culte protestant. Cela peut varier en fonction des communautés 
mais généralement les fidèles jouent un rôle plus important à la synagogue qu'à l'église ou au temple 
dans la mesure où le rabbin (que l'on appelle plutôt Rabbi en hébreu, רַבִּי ) n'a pas forcément le rôle 
central pendant un office que peut occuper par exemple le prêtre ou le pasteur. De plus, l'organisation 
n'a rien de commun avec une église ou un temple. Ainsi, cela implique plusieurs choses. Tout d'abord, 
il n'y a pas un autel mais deux autres objets : ce que l'on appelle l'Arche Sainte ou Aron Kodesh (en 
hébreu : קודש ארון ) généralement au fond de la synagogue et qui contient les rouleaux de Torah, et la 
Bimah (בימה) qui correspond à l'estrade où l'on dépose les rouleaux de Torah pour les lire et qui se 
trouve généralement au centre de la synagogue. Ensuite, les communautés ont souvent une ou 
plusieurs personnes qui ont le rôle de Chazan (חזון) à savoir une personne suffisamment qualifié (à 
savoir, maîtriser la prononciation en hébreu) pour mener la prière à la synagogue. On parle aussi de 
Shaliach Tzibur ( ציבור שליח ). Dans le cas où personne n'a cette qualité, c'est la personne la plus 
qualifiée qui doit s'en charger (par exemple le rabbin). Notons que dans des cas un peu extrême, un 
office peut tout à fait se dérouler sans rabbin du moment qu'une personne compétente pour mener 
l'office est là. Si vous assistez un jour à un office vous noterez que les comportements individuels sont 
beaucoup plus fluides. 

 

Michał Huniewicz, CC BY 2.0, via Wikimedia Commons 

Par exemple, tout le monde ne va pas forcément se lever comme c'est le cas à l'église ou au temple. 
Vous constaterez également que malgré le déroulé commun de l'office il arrive que certaines 

146 



personnes fassent les prières à leur rythme. Enfin, et cela a fait l'objet de débats il y a quelques années 
dans certains communautés orthodoxes, les fidèles peuvent parfois parler entre eux ou se déplacer au 
cours de l'office (à l'exception en général du moment où on lit la Torah et lorsque le rabbin s'adresse à 
la communauté). On peut également préciser que les synagogues mettent en général à disposition des 
livres de prières, souvent en hébreu mais aussi en édition bilingue, que l'on appelle Sidour (סִדּוּר), et 
pour un certain nombre de fêtes on trouve ce que l'on appelle un Machzor (מחזור). Très généralement 
les hommes portent une kippa (כיפה) ainsi qu'un Talith (טַלִּית) ou châle de prière. Si vous n'êtes pas 
juif, dans le cas où vous êtes invité ou parce que vous êtes en cours de conversion, le Talith vous sera 
interdit dans la mesure où il marque l'appartenance au judaïsme, par conséquent seule la kippa vous 
sera demandé. 

 

Cela peut varier en fonction des communautés (voir ici pour les courants du judaïsme) mais il n'est 
pas rare que les hommes et les femmes soient séparés par ce que l'on appelle la Mechitza (מחיצה) : il 
peut s'agir d'une barrière physique (comme un simple rideau) ou du fait qu'une partie de la synagogue 
est réservée aux femmes (on parle alors de Ezrat Nashim, en hébreu : נשים עזרת ) . Enfin, notamment 
dans les communautés orthodoxes, vous noterez que les gens font attention à la façon de s'habiller : 
costume ou au moins beaux vêtements pour les hommes, Tzniut (צְניִעוּת) pour les femmes à savoir 
notamment pas de décolleté, si possible bras couverts, port obligatoire d'une robe longue et parfois un 
fichu pour couvrir les cheveux. Comme indiqué plus haut, les fidèles sont beaucoup plus sollicités 
dans la mesure où deux actions importantes sont réalisées à la synagogue en particulier à Shabbat dans 
la mesure où l'on réalise la lecture de la Torah : la sortie des rouleaux de Torah (on appelle cela 
Hotzaat Sefer Torah, en hébreu : תורה ספר הוצאת ) et leur lecture auprès de l'assemblée (on parle pour 
les fidèles qui "montent" à la Torah d'une Aliyah, en hébreu : עלייה, ou encore de Aliyah laTorah, en 
hébreu : לתורה עלייה ). Ces deux missions sont généralement accomplies par les fidèles à tour de rôle. Il 
est de coutume dans de nombreuses communautés de faire un don à la synagogue après être monté à 
la Torah. Le rabbin intervient généralement pour guider la lecture de la Torah et réalise ensuite un 
court commentaire du texte qui vient d'être lu. Enfin, après le service, vient le moment des annonces 
communautaires puis les fidèles ont l'habitude de se saluer entre eux par un cordial "Shabbat Shalom". 

Le cycle de lecture de la Torah 

Chaque semaine, on lit ce que l'on appelle les parashiot (ou parasha au singulier, en hébreu cela s'ecrit 
ainsi : פָּרָשָׁה). Il s'agit de sections de la Torah lues lors des offices. Pour que la lecture de la Torah soit 

147 

https://lirelabiblehebraique.fr/les-courants-du-judaisme/
https://lirelabiblehebraique.fr/#la-torah


faite, il faut un quorum de dix hommes juifs (ou femmes dans le judaïsme libéral, voir ici pour les 
courants du judaïsme). 

 

Roy Lindman, CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons 

On parle en hébreu de mynian (ָמִניְן). Voici un tableau récapitulatif des parashiot avec le nom du livre, 
le nom de la parasha en français (qui correspond à une translittération de l'hébreu) et en hébreu (plus 
d'informations sur l'alphabet hébraïque à cette adresse) ainsi que la numérotation des sections. Il est 
important de noter que le texte qui est lu à la synagogue ne comporte aucune voyelle. Les fidèles qui 
lisent la Torah doivent donc apprendre au mieux la prononciation de chacun des mots. Le texte étant 
parfois chanté, le fidèle qui lit la Torah est souvent accompagné d'un assistant qui par des signes de 
mains lui indique comment trouver la bonne tonalité. Chaque portion de la Torah est accompagnée 
d'un passage tiré des autres livres de la Bible Hébraïque (pour rappel, la Bible Hébraique est 
composée de trois grands ensembles : la Torah (qui regroupe les cinq premiers livres de la Bible 
Hébraïque, et qui forme le socle des lois du judaïsme), les Prophètes (ou Néviim) et les Autres Ecrits 
(ou Ketouvim)). On appelle cela des haftarot, ou haftara au singulier (qui s'écrit en hébreu הפטרה). Ces 
lectures visent à créer du lien entre les passages de la Torah qui sont lus chaque semaine à la 
synagogue et d'autres passages de la Bible Hébraïque. Concernant les haftarot, je vous invite à vous 
procurer un Houmach (en hébreu : חומש) pour connaître et explorer l'ensemble des haftorot liées aux 
passages de la Torah. 

Pour aller plus loin sur le sujet de Shabbat, je vous invite à lire les cinq ouvrages suivants : 

● « Fêtes juives » dans les Cahiers Evangile aux éditions du Cerf 
● « Le Judaïsme dans la vie quotidienne » d'Ernest Gugenheim 
● « Le Judaïsme : Histoire, fondements et pratiques de la religion juive » de Quentin Ludwig 

dans la rubrique dédiée au Shabbat 
● « Le Chabbat : le don du repos » de Bonnie Saul Wilks 
● « Le Judaïsme : pratiques, fêtes et symboles  » de Hélène Hadas-Lebel 

 

148 

https://lirelabiblehebraique.fr/les-courants-du-judaisme/
https://lirelabiblehebraique.fr/breve-introduction-a-lhebreu/
https://lirelabiblehebraique.fr/#la-torah
https://lirelabiblehebraique.fr/#les-prophetes-ou-neviim
https://lirelabiblehebraique.fr/#les-autres-ecrits-ou-ketouvim


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LES FÊTES JUIVES 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

149 



Le calendrier juif 

Avant de commencer, il est important de comprendre que le calendrier traditionnel juif diffère de notre 
calendrier. Voici les noms des mois dans le calendrier juif avec une concordance dans notre calendrier. 
Comme ces fêtes sont décrites dans la Bible Hébraïque en comptant les mois, j'ajoute également leur 
numérotation. Voici un tableau avec la numérotation biblique, la translittération (qui fait office de nom 
en français), le mois en hébreu, et la période correspondante dans les calendriers chrétiens : 

1 Nissan ניִסָן  Mars-Avril 

2 Iyar ָאִייר  Avril-Mai 

3 Sivan סִיוָן  Mai-Juin 

4 Tamouz תַּמּוּז  Juin-Juillet 

5 Av אָב Juillet-Août 

6 Eloul אֱלוּל  Août-Septembre 

7 Tichri תִּשְׁרֵי  Septembre-Octobre 

8 Heshvan חֶשְׁוָן  Octobre-Novembre 

9 Kislev כִּסְלֵו  Novembre-Décembre 

10 Tèvèt טֵבֵת  Décembre-Janvier 

11 Shevat שְׁבָט  Janvier-Février 

12 Adar אֲדָר  Février-Mars 

 Véadar  Mois intercalaire des années dites "embolismiques", pour tenir 
compte du fait que le calendrier juif est à la fois solaire (cycle annuel) 
et lunaire (cycle mensuel), ce qui implique de rajouter un mois de 
façon irrégulière 

 

150 



Ce sont les noms des mois juifs qui seront utilisés pour indiquer les dates approximatives des fêtes. 

Les fêtes toraïques 

Shabbat (שַׁבָּת) 

 

Josef Budko 1882-1940, Public domain, via Wikimedia Commons 

C'est sans doute la fête juive la plus connue. On peut la qualifier de marqueur identitaire. Il s'agit du 
jour de repos hebdomadaire des personnes juives qui a lieu du vendredi soir au samedi soir. Tous les 
travaux sont interdits pendant cette période. Le terme "travail" est étendu à toutes les activités 
créatrices. En Israël c'est officiellement un jour chômé. Je décris Shabbat plus en détail dans cet 
article, vous y trouverez plus de détails sur les interdits et sur le déroulé d'une journée type. 

Rosh Hodesh ( חודש ראש ) 

Rosh Hodesh peut se traduire littéralement par "Tête du mois". Il s'agit d'une célébration mineure du 
judaïsme qui consiste à célébrer le mois nouveau. On retrouve cette prescription dans le livre des 
Nombres ou « Dans le désert » ou Bamidbar au chapitre 10 : 

Dans vos jours de joie, lors de vos fêtes et de vos débuts de mois, vous sonnerez de la 
trompette en offrant vos holocaustes et vos sacrifices de communion, et cela vous servira 
de souvenir devant votre Dieu. Je suis l'Eternel, votre Dieu. 

 

Pessah (פֶּסַח) 

 

Wiel van der Randen, Public domain, via Wikimedia Commons 

151 

https://lirelabiblehebraique.fr/le-shabbat/
https://lirelabiblehebraique.fr/le-shabbat/
https://lirelabiblehebraique.fr/#nombres-ou-dans-le-desert-ou-bamidbar-%D7%91%D7%9E%D7%93%D7%91%D7%A8
https://lirelabiblehebraique.fr/#nombres-ou-dans-le-desert-ou-bamidbar-%D7%91%D7%9E%D7%93%D7%91%D7%A8


On peut décrire la Pessah comme la "pâque juive" (même si elle n'a évidemment aucune ressemblance 
avec la pâque chrétienne). On y célèbre la sortie des hébreux d'Egypte sous la conduite de Moïse. Il 
est de coutume de consommer du pain azyme, et de ne pas consommer des aliments à base de pâte 
levée, en souvenir de la sortie précipitée d'Egypte. Les juifs les plus pratiquants font à cette occasion 
un grand ménage chez eux en faisant littéralement la chasse à tous les produits à base de pâte levée et 
les grains comme le blé, l'orge, l'avoine, l'épeautre ou encore le seigle. Une vaisselle spécifique est 
parfois utilisée lors de cette fête, de façon à ne pas prendre le risque d'enfreindre l'interdiction des 
aliments à base de pâte levée. A noter que cette pratique concerne uniquement les courants du 
judaïsme rabbinique, les Karaites par exemple ne reconnaissent pas ces interdictions supplémentaires 
ajoutées par les rabbins. Pour eux, l'interdiction porte uniquement sur le pain levé. Ces instructions 
sont issues du livre d'Exode ou « Noms » ou Shemot au chapitre 12 lors de l'institution de la Pâque : 

Ce mois-ci sera pour vous le premier mois, vous le considérerez comme le premier mois 
de l'année. [...] Pendant sept jours, vous mangerez des pains sans levains. Dès le premier 
jour, il n'y aura plus de levain dans vos maisons. 

Le livre de l'Exode (toujours au chapitre 12) donne des précisions sur ce qui est attendu lors de cette 
fête (notamment la consommation de l'agneau pascal) : 

Vous [l'agneau sans défaut, mâle, âgé d'un an] le garderez jusqu'au quatorzième jour de 
ce mois, où toute l'assemblée d'Israel le sacrifiera au coucher du soleil. [...] Cette même 
nuit, on mangera sa viande rôtie au feu; on la mangera avec des pains sans levain et des 
herbes amères. 

On retrouve cette prescription au chapitre 23 du livre Lévitique ou « Et il appela » ou Vayiqra : 

Le quatorzième jour du premier mois, au coucher du soleil, ce sera la Pâque de l'Eternel. 
Et le quinzième jour de ce mois, ce sera la fête des pains sans levain en l'honneur de 
l'Eternel. Vous mangerez pendant 7 jours des pains sans levain. Le premier jour, vous 
aurez une sainte assemblée et vous n'effectuerez aucun travail pénible. [...] Le septième 
jour, il y aura une sainte assemblée; vous n'effectuerez aucun travail pénible. 

Le premier soir à lieu le dîner du Seder (en hébreu : סדר) et qui signifie "ordre" en hébreu. Ce repas 
suit un ordre précis ainsi qu'une composition particulière. On retrouve sur la table des juifs pratiquants 
: 

● Un os d'agneau, en souvenir de la prescription biblique 
● Un oeuf dur, symbole du sacrifice supplémentaire 
● Des herbes amères, symbole des souffrances du peuple hébreu en Egypte 
● Un mélange écrasé de dattes, noix, raisin et vin en souvenir du mortier utilisé par les hébreux 

(alors esclaves en Egypte) 
● Du persil et du céleri trempés dans l'eau salée en souvenir des souffrances du peuple hébreu 
● De l'eau salée, là aussi en souvenir des souffrances en Egypte 
● Trois pains azymes sont également présents sur la table, en souvenir de la prescription 

biblique 

Notons que le repas traditionnel ne contient pas d'agneau (contrairement à la prescription biblique) 
mais simplement un os symbolisant ce sacrifice. Cela tient au fait que de nombreuses communautés 
juives estiment qu'il n'est plus possible de consommer cet animal à Pessah dans la mesure où cela 

152 

https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90


reviendrait à accomplir un sacrifice, ce qui n'est plus possible avec la disparition du Temple à 
Jérusalem. Comme cette attitude découle de prescriptions rabbiniques, les Karaites et Samaratins (qui 
pratiquent un judaïsme non-rabbinique) consomment cet animal à Pessah. Il est de coutume de boire 
quatre coupes de vin. Ensuite, il faut respecter un ordre précis pour réaliser ce repas. Ce dernier suit ce 
déroulé (avec les translittérations, noms en hébreu et enfin la signification du moment) : 

1. Kadesh (קדש) : le chef de famille récite la bénédiction sur le vin et déclare ainsi le début du 
Seder. 

2. Urchatz (ורחץ) : tous les participants se lavent les mains. 
3. Karpas (כרפס) : un légume, généralement du persil ou du céleri, est trempé dans de l'eau salée 

pour symboliser les larmes des esclaves juifs. 
4. Yachatz (יחץ) : la personne qui dirige le Seder prend la Matsa du milieu des trois Matsot 

présentes sur la table, la casse en deux et en met de côté la plus grande moitié pour plus tard. 
5. Maggid (מגיד) : le récit de l'histoire de l'Exode est raconté. 
6. Rachtza (רחצה) : les participants se lavent à nouveau les mains, cette fois-ci avec une 

bénédiction, en préparation du repas pascal. 
7. Motzi (מוציא) : la bénédiction sur le pain est récitée, suivie de la consommation de Matsa. 
8. Matza (מצה) : une bénédiction spécifique est récitée sur la Matsa, suivie de sa consommation. 
9. Maror (מרור) : des herbes amères, comme le raifort par exemple, sont mangées pour rappeler 

l'amertume de l'esclavage en Égypte. 
10. Korekh (כורך) : une combinaison de Matsa et de Maror est mangée. 
11. Shulchan Orekh ( עורך שולחן ) : le repas pascal est servi et consommé dans une atmosphère 

festive. 
12. Tzafun (צפון) : la moitié de la Matsa mise de côté précédemment, appelée Afikomen, est 

mangée comme dernier aliment du repas. 
13. Barekh (ברך) : les bénédictions après le repas, y compris la bénédiction sur la troisième coupe 

de vin, sont récitées. 
14. Hallel (הלל) : des louanges spéciales sont récitées, souvent sous forme de psaumes, pour 

célébrer la liberté retrouvée. 
15. Nirtzah (נרצה) : le Seder se termine par l'expression de l'espoir pour la rédemption complète 

et l'année prochaine à Jérusalem. 

La fête dure huit ou sept jours, et se déroule le mois de Nissan. 

Chavouoth (שָׁבוּעוֹת) 

Cette fête commémore le don de la Loi (Torah) fait par Dieu à Moïse au mont Sinaï dans la tradition 
rabbinique. C'est également une fête aux racines agricoles, car on célèbre aussi l'arrivée des premiers 
fruits. Dans la Torah, elle est décrite comme la fête des semaines au chapitre 16 du livre du 
Deutéronome ou « Paroles » ou Devarim : 

Tu compteras sept semaines [à compter de Pessah]. Dès que ta faucille sera mise dans 
les blés, tu commenceras à compter sept semaines. puis tu célébreras la fête des 
semaines en l'honneur de l'Eternel [...] 

Voici les moments essentiels de Chavouoth (avec la translittération, le terme en hébreu et le sens du 
moment) : 

153 

https://lirelabiblehebraique.fr/#le-pentateuque-ou-la-torah-%D7%AA%D7%95-%D7%A8-%D7%94
https://lirelabiblehebraique.fr/#deuteronome-ou-paroles-ou-devarim-%D7%93%D7%91%D7%A8%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#deuteronome-ou-paroles-ou-devarim-%D7%93%D7%91%D7%A8%D7%99%D7%9D


1. Tikkun Leil Shavuot ( שבועות ליל תיקון ) : la nuit précédant Chavouoth est souvent consacrée 
à l'étude de la Torah. Cette pratique est connue sous le nom de "Tikkun Leil Shavuot", où les 
fidèles participent à des études de textes sacrés et à des discussions religieuses jusqu'au matin. 

2. Téfilot (תפילות) : des prières spéciales sont récitées à la synagogue pendant la journée de 
Chavouoth, y compris la prière du matin. Les fidèles louent Dieu pour le don de la Torah et 
demandent Sa bénédiction pour l'année à venir. 

3. Kriat HaTorah ( התורה קריאת ) : pendant les services de la synagogue de Chavouoth, la Torah 
est lue publiquement. Les sections lues incluent souvent les Dix Commandements ainsi que 
des passages liés au thème du don de la Torah. 

4. Seudat Yom Tov ( טוב יום סעודת ) : comme pour de nombreuses fêtes juives, Chavouoth est 
l'occasion de partager des repas festifs en famille et entre amis. Les plats traditionnels de 
Chavouoth comprennent souvent des produits laitiers, tels que des blintzes (crêpes), des 
cheesecakes, et des plats de fromage. 

5. Hag HaBikkurim ( הבכורים חג ) : Chavouoth est également associée à la fête des prémices. 
Bien que cette pratique ne soit plus observée aujourd'hui, elle est souvent commémorée par 
des démonstrations symboliques dans certaines communautés. 

La fête dure un ou deux jours, et se déroule au mois de Sivan. 

Soukkot (סֻכּוֹת)  

 

Government Press Office (Israel), CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons 

Parfois aussi appelée la "fête des cabanes", Soukkot commémore les 40 ans passés dans le désert lors 
de l'errance du peuple hébreu entre la sortie d'Egypte et l'entrée dans la terre promise. La tradition 
veut que l'on construise à cette occasion une cabane que l'on appelle en hébreu soukka (soukkot au 
pluriel). Il s'agit, comme son nom l'indique, d'une simple cabane dont le toit est fait de simples 
branchages pour laisser voir le ciel et les étoiles. Il est de coutume pendant cette fête d'agiter ce que 
l'on appelle du louvav, qui est une branche de palmier-dattier en souvenir de la prescription biblique. 
La fête est décrite dans le livre du Lévitique ou « Et il appela » ou Vayiqra au chapitre 23 : 

L'Eternel dit à Moïse: "Transmets ces instructions aux Israélites: le quinzième jour de ce 
septième mois, ce sera la fête des tentes en l'honneur de l'Eternel, qui durera sept jours. 
Le premier jour, il y aura une sainte assemblée, vous n'effectuerez aucun travail pénible. 
[...] le premier jour sera un jour de repos, et le huitième aussi. [...] Le premier jour, vous 

154 

https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90


prendrez de beaux fruits, des branches de palmiers, des rameaux d'arbres touffus et des 
saules de rivière, et vous vous réjouirez devant l'Eternel, votre Dieu, pendant 7 jours. 
[...] Vous habiterez pendant 7 jours sous des tentes. Tous les Israélites de naissance 
habiteront sous des tentes afin que vos descendants sachent que j'ai fait habiter les 
Israélites sous des tentes après les avoir fait sortir d'Egypte." 

Voici les moments essentiels de cette fête (avec la translittération, le nom en hébreu et le sens du 
moment) : 

1. Binyat haSukkah ( הסוכה בניית ) : avant le début de la fête, les fidèles construisent une cabane 
spéciale appelée soukka dans laquelle ils vont manger et parfois dormir pendant la durée de la 
fête. La soukka est généralement construite avec des branches et des matériaux naturels, et 
elle est décorée de guirlandes, de fruits et de décorations festives. 

2. Arba'at HaMinim ( המינים ארבעת ) : pendant la fête de Soukkot, les Juifs agitent les "Quatre 
Espèces" lors des prières du matin. Ces espèces sont listées dans la prescription biblique plus 
haut. 

3. Hoshana Rabbah ( רבה הושענא ) : le septième jour de Soukkot est appelé Hoshana Rabbah. 
C'est un jour de prière intense où les fidèles récitent des passages spéciaux de la Torah appelés 
"Hoshanot" (הושענות) et agitent les Quatre Espèces autour de l'Arche sainte. 

4. Sim'hat Beit Hashoévah ( השואבה בית שמחת ) : pendant Soukkot, il y avait une cérémonie 
joyeuse appelée Sim'hat Beit Hashoévah, qui se déroulait dans la cour du Temple à Jérusalem 
à l'époque du Temple. Ce moment est remplacé par des danses accompagnées de musique par 
les pratiquants modernes. 

5. Akhilah baSukkah ( בסוכה אכילה ) : pendant la fête de Soukkot, les repas sont souvent pris 
dans la soukka en souvenir de la prescription biblique. 

La fête dure sept jours, et se déroule le mois de Tichri. 

Roch Hachana ( ראֹשׁ  הַשָּׁנָה) 

Roch Hachana marque le nouvel an du calendrier juif. On commémore à l'occasion de cette fête la 
création du monde, soit la création d'Adam et Eve qui sont les premiers hommes. On sonne le Shofar 
 à la synagogue. La tradition veut que l'on célèbre généralement Roch Hachana (corne de bélier) ( שׁוֹפָר)
en consommant des pommes enduites de miel. La fête est décrite elle aussi dans le livre du Lévitique 
ou « Et il appela » ou Vayiqra au chapitre 23 : 

L'Eternel dit à Moïse : "Transmets ces instructions aux Israélites: le premier jour du 
septième mois, vous aurez un jour de repos proclamé au son des trompettes et une sainte 
assemblée." 

Instructions répétées dans Nombres ou « Dans le désert » ou Bamidbar au chapitre 29. Voici quelques 
étapes essentielles de la fête (avec les translittérations, les noms en hébreu et le sens de chaque 
moment) : 

1. Téfilot (תפילות) : les prières spéciales de Roch Hashana sont récitées à la synagogue. Elles 
incluent des prières spécifiques pour le Nouvel An ainsi que la sonnerie du shofar (שופר), une 
corne de bélier, qui est l'un des éléments les plus caractéristiques de la fête. 

155 

https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90
https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90
https://lirelabiblehebraique.fr/#nombres-ou-dans-le-desert-ou-bamidbar-%D7%91%D7%9E%D7%93%D7%91%D7%A8


2. Séoudot (סעודות) : pendant Roch Hachana, des repas festifs sont partagés en famille et entre 
amis. Ces repas comprennent souvent des plats symboliques comme le miel pour symboliser 
une année douce, des pommes trempées dans le miel et d'autres mets sucrés. 

3. Tachlikh (תשליך) : le premier jour de Roch Hachana, il est courant de se rendre près d'un 
cours d'eau pour effectuer la cérémonie de Tachlikh. Durant cette cérémonie, on jette 
symboliquement des miettes de pain ou des cailloux dans l'eau pour représenter la purification 
des péchés de l'année écoulée. 

4. Tsom (צום) : bien que le jeûne ne soit pas une obligation pendant Roch Hachana, certains 
croyants choisissent de jeûner le jour précédent, connu sous le nom de "Veille de Rosh 
Hachana", comme un moyen de se préparer spirituellement pour les jours à venir. 

5. Teshouva (תשובה) : Roch Hachana marque le début des "Jours de Pénitence" (Yamim 
Noraim), une période de réflexion et de repentir qui se poursuit jusqu'à Yom Kippour. Pendant 
Roch Hachana, il est traditionnel de se consacrer à la teshouva, à l'introspection et à la 
recherche du pardon pour les erreurs commises au cours de l'année écoulée. 

La fête dure deux jours, et se déroule au mois de Tichri. 

Yom Kippour ( כִּפּוּר יוֹם ) 

 

Government Press Office (Israel), CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons 

La fête de Yom Kippour peut se traduire comme "le grand pardon" ou encore "le jour de l'expiation". 
Comme son nom l'indique, c'est un jour pour faire pardonner ses fautes auprès de Dieu ainsi qu'auprès 
des personnes que l'on a pu blesser au cours de l'année écoulée. Yom Kippour partage des points 
communs avec le Shabbat dans la mesure où de nombreuses activités sont interdites. On doit 
notamment respecter un jeûne de 25 heures : ne pas manger, ne pas boire, ne pas avoir de relations 
conjugales, ne pas se nettoyer le corps, pas de chaussures en cuir etc... C'est le jour le plus saint du 
calendrier hébraïque. La fête est également décrite dans le livre du Lévitique ou « Et il appela » ou 
Vayiqra au chapitre 23 : 

L'Eternel dit à Moïse : "Le dixième jour de ce septième mois, ce sera le jour des 
expiations. Vous aurez une sainte assemblée, vous vous humilierez et vous offrirez à 
l'Eternel des sacrifices passés par le feu. Vous ne ferez aucun travail ce jour là, car c'est 
le jour des expiations, où l'expiation doit être faîte pour vous devant l'Eternel, votre 
Dieu" 

156 

https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90
https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90


Voici les quelques moments et thèmes essentiels de Yom Kippour (avec la translittération, le nom en 
hébreu, et le sens de chaque moment) : 

1. Seoudat Mafseket ( מפסקת סעודת ) : il s'agit du dernier repas pris avant de commencer le 
jeûne. Généralement ce n'est pas un repas festif, mais plutôt frugal 

2. Kol Nidrei ( נדרי כל ) : les célébrations de Yom Kippour commencent avec le service du soir 
appelé "Kol Nidrei". Cette prière spéciale est récitée à la synagogue et marque le début de la 
période de repentir et de pardon. 

3. Tsom (צום) : pendant Yom Kippour, les adultes juifs observants jeûnent pendant environ 25 
heures, s'abstenant de manger, de boire, de se laver, et de s'adonner à d'autres activités 
physiques ou matérielles. Le jeûne est considéré comme un moyen de purification spirituelle 
et de focalisation sur la prière et la réflexion. 

4. Tefilah (תפילה) : la prière occupe une place centrale pendant Yom Kippour. Les services de 
prière à la synagogue sont longs et comprennent des récitations spéciales pour demander le 
pardon des péchés et pour exprimer l'espoir de la rédemption. 

5. Vidouï (וידוי) : le "Vidouï", ou confession des péchés, est récité à plusieurs reprises pendant 
les prières de Yom Kippour. Les fidèles récitent collectivement une liste exhaustive de péchés, 
reconnaissant ainsi leurs fautes devant Dieu et cherchant son pardon. 

6. Né'ila (נעילה) : le service de clôture de Yom Kippour est appelé "Né'ila", ce qui signifie 
"fermeture". C'est le service final de la journée, pendant lequel les portes du ciel sont censées 
se refermer. Les prières de Né'ila sont intenses, et c'est un moment où les fidèles font un 
dernier effort pour obtenir le pardon divin avant la fin du jour saint. 

La fête dure un jour, et se déroule au mois de Tichri. 

Les fêtes rabbiniques 

Pourim (פּוּרִים)  

 

ביתמונה עברית: , Public domain, via Wikimedia Commons 

Cette fête commémore les évènements relatés dans le livre d'Esther (récit qui a suscité beaucoup 
d'interrogations de part l'absence totale de Dieu) dans lequel cette dernière, épouse du roi Xerxès (ou 
Assuérus en fonction des traductions) auprès de la cour Perse, déjoue le complot du conseiller Haman 
visant à exterminer les juifs. C'est une fête très festive avec des accents de carnaval. On a coutume 

157 

https://lirelabiblehebraique.fr/#esther-%D7%90-%D7%A1-%D7%AA-%D7%A8


d'offrir des sucreries à cette période. Voici les moments essentiels de la célébration de Pourim (vous 
retrouverez les translittérations, les noms hébreux et le sens de chaque moment) : 

1. Taanit Esther ( אסתר תענית ) : la veille de Pourim, les Juifs observent un jeûne en 
commémoration du jeûne de la reine Esther avant qu'elle ne se présente devant le roi Xerxès 
pour plaider en faveur de son peuple. 

2. Meguilah (מגילה) : le soir de Pourim et le matin suivant, la Meguilah d'Esther est lue dans les 
synagogues. Ce texte relate l'histoire d'Esther et de Mardochée, ainsi que la délivrance 
miraculeuse du peuple juif de l'extermination planifiée par Haman le conseiller du roi Xerxès. 

3. Michté (משתה) : après la lecture de la Meguilah, les familles se réunissent pour un festin 
appelé "Michté". Ce repas festif comprend souvent des plats traditionnels, des gâteaux 
spéciaux comme les "Hamantaschen" (des pâtisseries triangulaires en forme de chapeau 
d'Haman), et des boissons. 

4. Matanot Laevyonim ( לאביונים מתנות ) : une partie importante de Pourim est la charité envers 
les moins fortunés. Les gens offrent des dons en argent ou en nourriture à au moins deux 
pauvres pendant la journée de Pourim. 

5. Mishloach Manot ( מנות משלוח ) : les gens échangent des cadeaux de nourriture, appelés 
"Mishloach Manot", avec des amis, des membres de la famille et des voisins. Ces cadeaux 
sont généralement composés d'au moins deux types de nourriture prête à manger et sont 
destinés à renforcer les liens communautaires et la camaraderie. 

Elle dure un jour, et se déroule le mois de Adar. 

Hanouka (חֲנֻכָּה)  

 

David Eldan, CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons 

On commémore avec cette fête la révolte dite des Maccabées, face aux Syriens qui voulaient 
helléniser les juifs et supprimer leur religion. Lorsque les Juifs purent à nouveau consacrer le Temple, 
un miracle se produisit lorsque qu'ils allumèrent la menorah (chandelier à sept branches, en hébreu : 
 les bougies brûlèrent huit jours alors qu'il n'y avait de l'huile que pour un jour seulement. On : (מְּנוֹרָה
commémore cet évènement en allumant chaque soir une bougie, d'abord une, puis deux jusqu'à 

158 



allumer un total de huit bougies. Voici les moments et composantes importants de la fête de Hanouka 
(avec la translittération, le nom en hébreu et son sens) : 

1. Nerot Hanouka ( חנוכה נרות ) : chaque soir pendant les huit jours de Hanouka, on allume une 
ou plusieurs bougies sur le chandelier à neuf branches appelé "hanoukiah". On allume une 
bougie le premier soir, deux le deuxième soir, et ainsi de suite jusqu'à huit le dernier soir. Ces 
bougies commémorent le miracle de l'huile qui a duré huit jours dans le Temple de Jérusalem. 

2. Al Hanissim ( הנסים על ) : il s'agit d'une prière ajoutée aux bénédictions quotidiennes et à la 
prière d'Amida pendant Hanouka, dans laquelle on exprime sa gratitude pour les miracles et 
les merveilles que Dieu a accomplies pour le peuple juif à cette époque. 

3. Ma'oz Tzur ( צור מעוז ) : c'est un hymne traditionnel chanté pendant Hanouka. Les paroles 
expriment la gratitude envers Dieu pour les nombreux miracles qu'il a réalisés pour sauver le 
peuple juif de ses ennemis. 

4. Sevivon (סביבון) ou Dreidel (דריידל) : c'est un jeu de toupie traditionnel joué pendant 
Hanouka. Chaque face de la toupie porte une lettre de l'alphabet hébreu, qui forme l'acronyme 
de "Nes Gadol Haya Sham" (Un grand miracle s'est produit là-bas). 

5. Levivot (לביבות) : aussi connues sous le nom de latkes, ce sont des galettes de pommes de 
terre frites dans l'huile, un aliment traditionnel de Hanouka. La friture rappelle le miracle de 
l'huile qui a brûlé miraculeusement pendant huit jours dans le Temple de Jérusalem. 

6. Sufganiyot (סופגניות) : ce sont des beignets garnis de confiture ou de crème, une autre 
spécialité culinaire de Hanouka. Ils sont également frits dans l'huile pour commémorer le 
miracle de l'huile. 

La fête dure huit jours, et se déroule entre les mois de Kislev et Tèvèt. 

Ticha Be Av ( בְּאָב תִּשְׁעָה )  

 

Leopold Pilichowski, Public domain, via Wikimedia Commons 

On se souvient de la destruction des deux Temples de Jérusalem (d'abord par l'Empire Babylonien 
puis par l'Empire Romain). C'est un jour de jeûne. La fête dure un jour, et se déroule au mois de Av. 

159 



Simhat Torah (שִׂמְחַת  תּוֹרָה) 

 

Moshe Milner, Public domain, via Wikimedia Commons 

On célèbre le fait que le cycle de lecture de la Torah s'achève puis reprend le même jour (pour 
comprendre le cycle de lecture de la Torah, direction cette page). Voici les moments essentiels de la 
fête de Simhat Torah (avec la translittération, le nom en hébreu et le sens) : 

● Hakafot (הקפות) : "Tours" ou "Cercles". Ce rituel consiste à faire sept tours autour de la 
bimah (le pupitre de lecture de la Torah) en portant les rouleaux de la Torah. Cela se fait 
généralement avec beaucoup de chant, de danse et de joie. 

● Kriat HaTorah ( התורה קריאת ) : "Lecture de la Torah". La lecture finale de la Torah se fait 
lors de Simhat Torah, complétant ainsi le cycle annuel de la lecture de la Torah. On lit la fin 
du Deutéronome (Devarim) et recommence immédiatement avec le début de la Genèse 
(Bereshit). 

● Chatan Torah ( תורה חתן ) : "Marié de la Torah". Ce titre honorifique est donné à la personne 
appelée à la Torah pour lire la dernière section du Deutéronome. 

● Chatan Bereshit ( בראשית חתן ) : "Marié du Commencement". Ce titre est donné à la personne 
appelée à la Torah pour lire la première section de la Genèse, marquant ainsi le début du 
nouveau cycle de lecture. 

Cette fête dure un jour, et se déroule au mois de Tichri. 

Une liste des bénédictions prononcées à l'occasion des fêtes est disponible sur cette page. Pour aller 
plus loin sur le sujet des fêtes juives, je vous invite à lire les quatre ouvrages suivants : 

● « Fêtes juives » dans les Cahiers Evangile aux éditions du Cerf 
● « Le Judaïsme dans la vie quotidienne » d'Ernest Gugenheim 
● « Le Judaïsme : Histoire, fondements et pratiques de la religion juive » de Quentin Ludwig 

dans la rubrique dédiée aux fêtes 
● « Le Judaïsme : pratiques, fêtes et symboles  » de Hélène Hadas-Lebel 
● "Introduction à l'esprit des fêtes juives" de Adin Steinsaltz 

 

 

160 

https://lirelabiblehebraique.fr/le-shabbat/#le-cycle-de-lecture-de-la-torah
https://lirelabiblehebraique.fr/les-benedictions/


 
 

 
 
LA CACHEROUT 
 LA CUISINE :  (כַּשְׁרוּת)
JUIVE 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

161 



Principes généraux 

Un grand nombre d'interdits/autorisations alimentaires dans le judaïsme sont d'inspiration biblique. 
On parle plus généralement de cuisine casher (en hébreu : כשר). Parmi les grands principes, on peut 
citer l'abattage rituel de la viande qui se nomme "chehitah" (en hébreu : שחיטה, pratique assez similaire 
à ce qui est fait dans la religion musulmane, à savoir que l'on sectionne la trachée et l'oesophage au 
moyen d'un couteau aiguisé), l'interdiction du porc, des animaux marins qui n'ont pas de nageoire et 
d'écailles, ou encore l'interdiction de mélanger le lait et viande. Notons qu'un animal, pour être 
consommé, doit être en vie au moment de l'abattage et ne présenter aucune trace de maladie. Ainsi on 
ne consomme pas les animaux déjà morts, malades ou tués à la chasse. 

 
לעמ מילנר משה , Public domain, via Wikimedia Commons 

La Bible Hébraïque et les interdits/autorisations 

La liste des animaux impurs et purs se trouve dans la Bible Hébraïque plus spécifiquement dans le 
livre du Lévitique ou « Et il appela » ou Vayiqra au chapitre 11. On retrouve également cette liste dans 
le Deutéronome ou « Paroles » ou Devarim au chapitre 14. 

Viandes 

D'après la Bible Hébraïque, il est dit des animaux autorisés (toutes les citations sont issues de la 
traduction de la Bible dite Segond 21) : 

Vous pourrez manger de tout animal qui a le sabot fendu ou le pied fourchu et qui 
rumine. En revanche, vous ne mangerez aucun de ceux qui ruminent seulement ou qui 
ont seulement le sabot fendu. 

Lévitique 11 

Ainsi que : 

Voici les animaux que vous pourrez manger : le boeuf, la brebis et la chèvre, le cerf, la 
gazelle et le daim, le bouquetin, le chevreuil, la chèvre sauvage et la girafe 

Deutéronome 14 

Cela donne donc la liste suivante (non exhaustive) des animaux autorisés : boeuf, mouton, chèvre, 
cerf, gazelle, daim, bouquetin, antilope, buffle, chevreuil etc... Vous noterez que je ne mentionne pas 
l'agneau qui est pourtant un animal comestible si on s'en réfère aux critères de la Bible Hébraïque. 
Cela tient au fait que cet animal est associé au culte sacrificiel dans ce texte. La destruction du Temple 

162 

https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90
https://lirelabiblehebraique.fr/#deuteronome-ou-paroles-ou-devarim-%D7%93%D7%91%D7%A8%D7%99%D7%9D


rendant impossible la réalisation des sacrifices, de nombreuses communautés juives s'abstiennent 
donc d'en consommer de peur de reproduire involontairement un sacrifice aujourd'hui impossible à 
réaliser. On peut également consommer presque toutes les volailles comme le poulet. Cela peut être 
inféré du passage suivant tiré du livre des Rois ou Melakhim qui décrit un repas de Salomon (second 
et dernier roi du royaume unifié d'Israël, modèle de sagesse pour le judaïsme) : 

Chaque jour Salomon consommait en vivres: 6600 litres de fleur de farine et 13 200 
litres de farine, 310 boeufs engraissés, 20 boeufs de pâturage et 100 brebis, en plus des 
cerfs, des gazelles, des daims et des volailles engraissées. 

Rois 1 

 
National Archives at College Park - Still Pictures, Public domain, via Wikimedia Commons 

Dans tous les cas la viande doit toutefois être "casherisé", c'est à dire que l'on doit retirer le sang, soit 
en faisant griller la viande ou alors par salaison. Cette interdiction de consommer le sang est un 
commandement biblique issu de Genèse ou « Au commencement » ou Bereshit : 

Seulement vous ne mangerez aucune viande avec sa vie, avec son sang. 

Genèse 9 

Notons que normalement la viande est déjà "cacherisé" dans les boucheries casher. Si ce n'est pas le 
cas, il faut alors le faire soi-même. Les règles qui vont suivre ne sont pas présentes en tant que telles 
dans la Bible Hébraïque, mais sont liées à différentes traditions. Si on procède par salaison, on 
réalisera les étapes suivantes (avec pour condition que la viande soit trempée dans les 72 heures qui 
suivent l'abattage) : 

1. La viande est d'abord trempée dans un récipient qui est généralement spécialement dédié à 
cette mission, et le trempage doit durer 30 minutes 

2. Après les 30 minutes la viande est sortie du récipient pour d'abord être égouttée (afin de ne 
pas dissoudre le sel), puis la viande est salée sur chacun des côtés. On utilise à cet effet un 
instrument dont le fond est percé pour permettre les éventuels écoulements de sang. Le salage 
doit durer 1 heure 

3. Après 1 heure de salage on peut prendre la viande pour retirer le sel présent dessus, puis on 
peut la rincer trois fois. La viande est ensuite consommable 

Par grillage (cette procédure s'applique plus spécifiquement au foie qui est généralement gorgé de 
sang et à la viande qui n'a pas été trempée 72 heures après l'abattage) il faut procéder ainsi : 

1. On procède d'abord à un lavage de la viande avec de l'eau sans nécessairement la faire 
tremper 

163 

https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA


2. On répand ensuite du sel sur la viande puis on fait griller immédiatement la viande 
3. Pour que le sang s'écoule normalement on ne doit pas envelopper la viande dans du papier 

aluminium par exemple ou encore utiliser un récipient 
4. On prendra soin à éviter les éclaboussures de sang qui rendent les ustensiles impropres à un 

usage normal 
5. Une fois la grillade terminée on peut ensuite rincer trois la viande avec de l'eau pour éliminer 

les dernières traces de sang. La viande est ensuite consommable 

Ne sont pas autorisés un certain nombre d'animaux dont le plus célèbre est le porc, mais également 
(de façon non exhaustive) : le lapin, le sanglier, les chevaux, les sangliers, les félins etc... Si on devait 
faire une synthèse de cette logique, les animaux d'élevage sont généralement casher alors que ceux 
issus de la chasse sont prohibés. Raison qui tient, au delà de l'interdit biblique, au fait que l'on ne 
consomme jamais d'un animal tué autrement que par abattage rituel ce qui exclut les animaux mis à 
mort de façon violente, comme c'est généralement le cas à la chasse. Pour poursuivre sur les 
interdits/autorisations, voici notamment ce que dit le Lévitique au chapitre 11 au sujet du porc par 
exemple : 

Vous ne mangerez pas le porc, qui a le sabot fendu, le pied fourchu mais ne rumine pas, 
vous le considérerez comme impur. 

A cet exemple du porc, s'ajoute dans la Bible Hébraïque les exemples du chameau, du daman, du 
lièvre etc... De nombreuses espèces d'oiseaux sont également bannies de l'alimentation, toujours 
d'après le chapitre 11 du Lévitique : 

[...] on ne mangera pas : l'aigle, l'orfraie, l'aigle de mer, le milan, les diverses espèces de 
vautours, toutes les espèces de corbeaux, l'autruche, le hibou, la mouette, les diverses 
espèces d'éperviers, le chat-huant, le plongeon, la chouette, le cygne, le pélican, le 
cormoran, la cigogne, les diverses espèces de hérons, la huppe et la chauve-souris 

Au delà des interdits et permissions bibliques, rappelons que la viande autorisée doit toujours subir 
une préparation spécifique pour être casher, en particulier pour ne pas contenir de sang. 

 
David Halperin, Public domain, via Wikimedia Commons 

Poissons 

Sont autorisés les poissons qui ont des nageoires et des écailles. Ce qui nous donne la liste suivante 
(non exhaustive) : saumon, sardine, thon, truite, anchois, aigeflin etc... Ne sont pas autorisés les autres 

164 



animaux marins comme (de façon non exhaustive) : le crabe, les crevettes, moules, homard, écrevisses 
etc... Cet interdit est énoncé de la façon suivante dans la Bible Hébraïque au chapitre 11 du Lévitique : 

Vous pourrez manger de tous ceux qui ont des nageoires et des écailles et qui vivent 
dans l'eau, soit dans les mers, soit dans les rivières. En revanche, parmi tous ceux qui 
grouillent et ceux qui vivent dans l'eau, soit dans les mers, soit dans les rivières, vous 
considérerez comme abominable ceux qui sont dépourvus de nageoires et d'écailles 

Fruits et légumes 

Il est possible de consommer l'ensemble des fruits et légumes sans restriction, en prenant simplement 
soin de vérifier qu'il n'y a pas d'insectes ou de parasites. 

Fromages 

Il est possible de consommer les fromages qui proviennent d'animaux licites comme par exemple : 
vache, chèvre... Le lait provenant d'animaux interdits n'est pas possible. Pour le lait mis en bouteille, 
une règle supplémentaire s'applique dans la mesure où pour qu'il soit casher celui-ci doit avoir été 
fabriqué par un juif de la traite jusqu'au conditionnement. 

Mélange lait/viande 

Il est dit dans la Bible Hébraïque : "Tu ne feras pas cuire un chevreau dans le lait de sa mère" et ceci 
trois fois (Chapitres 23 et 34 de Exode ou « Noms » ou Shemot ainsi que le chapitre 14 du 
Deutéronome ou « Paroles » ou Devarim). De cet interdit, les sages du judaïsme ont édictés plusieurs 
règles : 

● L'interdiction de cuisiner lait et viande ensemble 
● L'interdiction de consommer en même temps du lait et de la viande 
● L'interdiction de faire de tels mélanges et d'en tirer profit 

Concrètement, cela veut dire (dans le cadre d'une pratique stricte) qu'il faut toujours séparer le lait et 
la viande jusque dans la vaisselle qui doit être distincte entre la viande et les produits laitiers. Il faut 
également s'imposer des temps avant de consommer du lait ou de la viande après avoir consommé l'un 
ou l'autre. On parle généralement de trois à six heures. Temps qui peuvent parfois varier notamment 
pour les bébés qui ne sont pas forcément astreints à ces règles. Dans la pratique, cela veut donc dire 
qu'un certain nombre de plats ne sont d'office pas conforme à la Cacherout même si les aliments qui 
les composent sont casher. On peut penser aux hamburgers, aux plats avec des mélanges de crème et 
de viande ou encore au pizzas cuisinées avec du fromage et de la viande. 

Alcool 

La consommation d'alcool est tout à fait autorisé dans le judaïsme, à la différence de l'islam par 
exemple. Toutefois, pour que l'alcool en bouteille soit considéré comme casher, s'applique la même 
règle que pour le lait en bouteille qui veut que l'ensemble de la production soit réalisée par un juif du 
début à la fin. La même règle s'applique pour le jus de raisin. 

165 

https://lirelabiblehebraique.fr/
https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#deuteronome-ou-paroles-ou-devarim-%D7%93%D7%91%D7%A8%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#deuteronome-ou-paroles-ou-devarim-%D7%93%D7%91%D7%A8%D7%99%D7%9D


Autres interdits 

Sont interdits la consommation d'un animal tant qu'il est encore en vie (Au chapitre 9 de la Genèse ou 
« Au commencement » ou Bereshit, commandement qui doit également s'appliquer aux personnes non 
juives), la consommation du sang (également au chapitre 9 de du même livre) : 

Seulement vous ne mangerez aucune viande avec sa vie, avec son sang. 

Genèse 9 

Instructions répétées encore dans le Lévitique ou « Et il appela » ou Vayiqra au chapitre 17 : 

Si un Israélite ou un étranger en séjour chez vous parmi eux mange du sang, je me 
tournerai contre celui qui mange le sang et je l'exclurai du milieu de son peuple. En 
effet, la vie d'un être est dans le sang. 

Sont interdits les insectes (bien que quatre espèces soient autorisées dans la Bible Hébraïque au 
chapitre 11 du Lévitique ou « Et il appela » ou Vayiqra à savoir les sauterelles, les criquets, les 
grillons et les locustes) : 

Voici ceux que vous pourrez manger : les diverses espèces de sauterelles, de criquets, de 
grillons et de locustes. 

Lévitique 11 

Est également interdit la consommation du lait des animaux interdits dont nous avons parlé plus haut 
ou encore du nerf sciatique... Pour le nerf sciatique, l'interdiction se trouve dans le livre Genèse ou « 
Au commencement » ou Bereshit. Elle fait suite au combat entre le patriarche Jacob et un homme 
dont on ne connaît par l'identité : 

C'est alors qu'un homme lutta avec lui jusqu'au lever de l'aurore. Voyant qu'il n'était pas 
vainqueur contre lui [Jacob], cet homme le frappa à l'emboîture de la hanche. [...] Il 
[Jacob] boitait de la hanche. Voilà pourquoi, aujourd'hui encore, les Israélites ne 
mangent pas le tendon qui est à l'emboiture de la hanche : parce que Dieu frappa Jacob à 
l'emboîture de la hanche, au tendon. 

Genèse 32 

Notons également la permission de consommer du miel, alors que la consommation de l'abeille est 
proscrite. Et pour conclure, précisons qu'il est de coutume de ne pas consommer de la viande et du 
poisson en même temps. N'ayant pas d'origine biblique, cette interdiction découle d'interprétations 
plus tardives de la part des sages du judaïsme. 

La Cacherout au quotidien 

Maintenant que nous avons abordé l'ensemble des règles et des fondements bibliques liés à la 
Cacherout, je vous propose ici d'aborder rapidement la façon dont est vécue la Cacherout au 
quotidien. Tout d'abord, on peut dire qu'il y a plusieurs niveaux de Cacherout. Le niveau le plus 
basique consiste tout simplement à respecter les interdits et les autorisations énoncées dans la Bible 

166 

https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90
https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA


Hébraïque. Cela implique donc, dans les grandes lignes de ne pas manger de porc, de ne pas mélanger 
le lait et la viande, ou encore de ne pas consommer des fruits de mer. Le second niveau de Cacherout 
consiste à pouvoir s'approvisionner en produits casher, estampillés comme tels, et qui doivent garantir 
une fabrication sous surveillance rabbinique. Enfin, la notion de casher s'entend également à plusieurs 
niveaux dans la mesure où cela va du plus basique (qui inclut à minima l'abattage rituel et la 
vérification de l'absence de défauts, parfois sans "cachérisation" qui implique de le faire soi-même) à 
des règles plus poussées (comme des quotas d'abattage pour garantir le respect des règles d'abattage 
rituel ainsi que la "cashérisation" de la viande). Pour des raisons géographiques et financières, il n'est 
pas toujours possible d'acheter casher (par exemple parce que les produits casher coûtent 
généralement plus chers, ou tout simplement parce que l'on vit dans une ville sans commerce casher). 
Par conséquent, on peut se rabattre sur les listes diffusées par les autorités rabbiniques (comme celles 
du Consistoire de France) pour savoir quels produits acheter. Ensuite, le respect de la Cacherout 
implique de respecter des règles qui sont celles du bon sens. Par exemple, on évitera au maximum les 
produits très transformés dans la mesure où leur composition n'est pas garantie (on peut par exemple 
penser au poisson prédécoupé qui n'est pas toujours clairement identifiable). Si on est invité au 
restaurant et que celui-ci n'est pas casher, on évitera autant que possible par exemple de consommer 
de la viande non seulement parce qu'elle n'est pas casher mais également parce qu'elle pourrait avoir 
été cuite à la poêle avec du beurre (ce qui revient en plus à transgresser l'interdit de mélanger le lait et 
la viande). On privilégiera un plat végétarien ou des légumes dans la mesure où il n'y a pas de 
restrictions sur ces derniers (si ce n'est s'assurer de l'absence d'insectes et parasites). Ou encore le 
poisson comme le thon par exemple. Enfin, le fait de respecter la Cacherout implique de mettre en 
oeuvre une certaine organisation dans sa cuisine, notamment pour respecter l'interdit de mélanger du 
lait et de la viande. Pour les plus pratiquants, cela implique d'avoir deux vaisselles distinctes, deux 
lavabos ou encore deux fours distincts. 

Résumé des mots clés de la Cacherout 

Pour conclure, vous trouverez ci-joint un tableau récapitulatif des mots clés employés pour traiter des 
sujets liés à la Cacherout avec leur translittération, leur écriture en hébreu et leur sens : 

Termes En 
hébreu 

Sens 

Kasher כשר Conforme aux lois alimentaires juives 

Terefah טרפה Non conforme aux lois alimentaires juives, interdit, le terme 
désigne surtout des animaux casher qui ne le sont plus du fait de 
certaines circonstances (défauts physiques, blessures...) 

Parve פרווה Aliment ni laitier ni carnée, neutre 

Halavi חלבי Laitier, contenant des produits laitiers 

Bassari בשרי Carné, contenant de la viande 

Shochet שוחט Abatteur rituel 

167 



Shechita שחיטה Abattage rituel des animaux selon les lois de la Cacherout 

Basar 
ve-Halav 

וחלב בשר  Viande et lait, faisant référence à l'interdiction de mélanger ces 
deux types d'aliments 

Hechsher הכשר Certification cachère d'un aliment ou d'un produit 

Cholov 
Yisroel 

 חלב
 ישראל

Lait supervisé par un Juif de la traite à la production, assurant sa 
Cacherout 

Glatt חלק Littéralement "lisse", se réfère à la viande de haute qualité sans 
imperfections 

Pas Yisroel ישראל פת  Pain cuit par un Juif ou sous sa supervision 

Yashan ישן Littéralement "ancien", se réfère à la farine de la récolte 
précédente, respectant certaines restrictions agricoles 

Chadash חדש Littéralement "nouveau", se réfère aux produits céréaliers de la 
nouvelle récolte, soumis à certaines restrictions jusqu'à la fin de la 
récolte 

Pour aller plus loin sur le sujet de la Cacherout, je vous invite à consulter les ouvrages suivants : 

● « Le Judaïsme dans la vie quotidienne » d'Ernest Gugenheim 
● « Le Judaïsme : Histoire, fondements et pratiques de la religion juive » de Quentin Ludwig 

dans la rubrique dédiée à la Cacherout 
● « Le Judaïsme : pratiques, fêtes et symboles  » de Hélène Hadas-Lebel 
● Des listes de produits casher sont disponibles sur les sites 123casher ou encore sur le site du 

Consistoire de Paris 

 

 
 
 

168 



 
 
 
 
 

 
 
LES LOIS DE PURETÉ 
DANS LE JUDAÏSME 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

169 



Le judaïsme accorde une place importante à ce que l'on appelle la pureté. Cette notion s'applique à 
l'homme comme à la femme, et concerne l'ensemble des domaines de la vie. Dans le judaïsme, on 
emploie respectivement les termes de tumah (טומאה) et de taharah (טהרה) pour désigner l'impureté et la 
pureté. Il est important de préciser que ces notions d'impureté et de pureté ne représentent pas une 
comparaison de type "sale" et "propre", mais doivent bien se comprendre dans un sens rituel. La 
notion de sainteté étant en effet essentiel pour le peuple juif et dans le judaïsme, c'est pourquoi les 
juifs les plus pratiquants (parfois appelés orthodoxes) accordent toujours une grande importance à la 
pureté physique. Si on s'appuie sur le texte biblique (comme nous allons le voir), il est clairement 
énoncé que le peuple élu par Dieu se doit d'être irréprochable sur le plan physique, en particulier pour 
l'accomplissement des différents commandements. Exemple d'une telle déclaration que l'on retrouve 
plusieurs fois dans la Bible Hébraïque : 

Vous serez saints, car je suis saint, moi l'Eternel, votre Dieu. 

Lévitique 19 

Cela étant d'autant plus vrai lorsqu'il s'agissait de s'approcher du Tabernacle (ou Tente de la Rencontre 
dans le désert après la sortie d'Egypte, épisode relaté dans le livre Exode ou "Noms" ou Shemot) ou 
encore du Temple à Jérusalem. Par pureté, on entend que les juifs doivent se préserver de différentes 
formes de souillures qu'il s'agisse de maladies de peau ou encore des menstruations par exemple, mais 
cette notion de pureté s'étend aussi à l'alimentation. Point notable, l'impureté est transmissible que cela 
soit par le fait de toucher une personne ou encore un objet. Une période d'impureté implique le plus 
souvent une forme d'isolation sociale. La Bible Hébraïque (Tanakh en hébreu ou Ancien Testament 
dans les bibles chrétiennes) comporte de nombreux passages relatifs à la pureté tant de l'homme que 
de la femme, même si cette dernière est (comme nous allons le voir) astreinte à plus de règles que 
l'homme. A la fois parce que de nombreuses règles sont prescrites spécifiquement à destination des 
femmes, mais également parce que le judaïsme rabbinique a fait des femmes les gardiennes de la 
pureté familiale que je décris plus en avant dans cet article. 

L'origine des règles liées à la pureté dans le judaïsme, mises par écrits par les auteurs de la Bible 
Hébraïque, ne semble pas liée à un emprunt de règles présentes dans les anciens codes de lois du 
Proche et Moyen-Orient ancien (comme le Code d'Hammurabi ou les lois médio-assyriennes) qui 
évoquent assez peu (voir pas du tout) ce sujet et se concentrent exclusivement sur ce que l'on nomme 
aujourd'hui les sanctions civiles et pénales. Le système de lois développé par les premiers israélites 
présente donc une originalité pour l'époque, en ayant pris soin de codifier à la fois des aspects civils et 
pénaux de leur système juridique, mais également en ayant mis au point un code de lois qui leur a 
permis de se différencier sur le plan identitaire et qui s'inscrit dans un projet monothéiste. 

Toutes ces règles liées à la pureté sont principalement émises dans la Torah et plus particulièrement 
dans le livre du Lévitique ou "Il appela" ou Vayiqra, tout en ayant fait (et continuant de faire) l'objet 
d'interprétations et de débats au sein du judaïsme. Avec des attitudes allant d'une application stricte 
(comme dans le judaïsme orthodoxe) à plus de souplesse voir un abandon de certaines pratiques 
(comme dans certaines branches du judaïsme libéral). Toutes les citations bibliques qui vont suivre 
sont tirées de la traduction de la Bible Segond 21 

 

 

170 

https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/
https://lirelabiblehebraique.fr/#le-pentateuque-ou-la-torah-%D7%AA%D7%95-%D7%A8-%D7%94
https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90


L'alimentation 

La Bible Hébraïque insiste longuement et en différents endroits sur l'importance pour le peuple juif 
d'adopter une alimentation basée sur des autorisations/interdits. La liste des animaux impurs et purs se 
trouve dans la Bible Hébraïque plus spécifiquement dans le livre du Lévitique ou « Et il appela » ou 
Vayiqra au chapitre 11. On retrouve également cette liste dans le Deutéronome ou « Paroles » ou 
Devarim au chapitre 14. Je décris plus en détail ces règles dans la page dédiée à la Cacherout ou la 
cuisine juive. 

La mort 

La Bible Hébraïque précise que tout contact avec un cavadre est une source d'impureté. On retrouve 
cette règle dans le livre des Nombres ou « Dans le désert » ou Bamidbar au chapitre 19 : 

Lorsqu'un homme mourra dans une tente, toute personne qui entrera dans la tente ou s'y 
trouvera sera impure pendant 7 jours. Tout récipient ouvert, sur lequel il n'y a pas de 
couvercle attaché, sera impur. Toute personne qui touchera dans les champs un homme 
tué par l'épée ou mort de manière naturelle, des os humains ou un tombeau, sera impure 
pendant 7 jours. 

L'accouchement 

Dans la Bible Hébraïque, l'accouchement est une source d'impureté pour la femme. Les règles varient 
en fonction que la femme donne naissance à une fille ou à un garçon. Ces règles sont énoncées ainsi : 

Lorsqu'une femme deviendra enceinte et qu'elle mettre au monde un fils, elle sera 
impure pendant 7 jours. Elle sera impure comme au moment de ses règles. [...] Elle 
restera encore 33 jours à se purifier de son sang. Jusqu'a à ce que prenne fin la période 
de sa purification, elle ne touchera aucun objet saint et n'ira pas au sanctuaire. Si elle 
donne naissance à une fille, elle sera impure pendant deux semaines, comme au moment 
de ses règles. Elle restera 66 jours à se purifier de son sang. 

Lévitique 12 

Dans la Bible Hébraïque, il est dit ensuite que la femme devait se rendre au sanctuaire et y amener un 
sacrifice pour mettre fin à sa période d'impureté. Ce sacrifice est aujourd'hui remplacé par un passage 
au mikvé (en hébreu : מקווה), ou bain rituel, dans le judaïsme rabbinique (avec des différences 
d'application entre orthodoxes et libéraux). Les Beta-Israël (qui pratiquaient un judaïsme 
non-rabbinique avant leur départ de l'Ethiopie vers Israël) avaient des règles très strictes et 
possédaient ce que l'on appelait des "huttes de naissance" pour isoler de la communauté les femmes 
ayant accouchées. 

Les maladies de peau et les moisissures 

La Bible Hébraïque insiste beaucoup sur les maladies de peau qui étaient (ou sont encore) des causes 
d'impuretés. Plusieurs exemples de maladies de peau sont donnés dans la Bible Hébraïque, parfois 

171 

https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90
https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90
https://lirelabiblehebraique.fr/#deuteronome-ou-paroles-ou-devarim-%D7%93%D7%91%D7%A8%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#deuteronome-ou-paroles-ou-devarim-%D7%93%D7%91%D7%A8%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/la-cacherout-la-cuisine-juive/
https://lirelabiblehebraique.fr/la-cacherout-la-cuisine-juive/
https://lirelabiblehebraique.fr/#nombres-ou-dans-le-desert-ou-bamidbar-%D7%91%D7%9E%D7%93%D7%91%D7%A8


traduites comme la lèpre même si cela semble aujourd'hui incorrect dans la mesure où le texte 
biblique précise qu'il est possible de guérir de ces maladies sans traitement, ce qui n'est pas le cas de 
la lèpre (ou maladie d'Hansen). Voici une description du rituel face à une personne atteinte d'une 
maladie de peau : 

Lorsqu'un homme aura sur la peau une grosseur, un dartre ou une tache blanche qui 
ressemblera à une plaie de lèpre sur sa peau, on l'amènera au prête Aaron ou à l'un de ses 
descendants qui seront prêtres. [...] Le prêtre qui aura fait l'examen déclarera cet homme 
impur. 

Lévitique 13 

Les moisissures (sur les personnes ou les objets) sont aussi une source d'impureté. Voici encore un 
exemple : 

Lorsqu'il y aura sur un vêtement une plaie de lèpre - qu'il s'agisse d'un vêtement en laine 
ou de lin, d'une chaîne ou d'une trame de lin ou de laine, d'une peau ou d'un objet en cuir 
- et que la plaie sera verdâtre ou rougeâtre sur le vêtement ou sur la peau, dans la chaîne 
ou de la trame, ou sur n'importe quel objet en cuir, c'est une plaire de lèpre et on la 
montrera au prêtre. 

Lévitique 13 

Les moisissures dans les maisons sont aussi sources d'impureté, en témoigne cet autre passage : 

Lorsque vous serez entrés dans le pays de Canaan dont je vous donne la possession, si je 
mets une plaie de lèpre sur une maison du pays que vous posséderez, le propriétaire de 
la maison ira le déclarer au prêtre en disant "J'aperçois comme une plaie dans la 
maison". Avant d'entrer dans la maison pour examiner la plaie, le prêtre ordonnera qu'on 
la vide afin que tout ce qu'elle contient de devienne pas impur. Après cela il entrera pour 
examiner la maison. 

Lévitique 13 

Pour être de nouveau considéré comme pur, une personne atteinte d'une maladie de peau (lèpre, 
moisissure, ou autre affection) devait s'isoler puis se présenter à nouveau au prêtre. Exemple pour la 
teigne : 

Il [le prêtre] l'enfermera [le malade] pendant 7 jours celui qui a la plaie de la teigne. Le 
prêtre examinera la plaie le septième jour. Si la teigne ne s'est pas étendue, s'il n'y a pas 
de poil jaunâtre et si elle ne paraît pas former un creux dans la peau, celui qui a la teigne 
se rasera, mais il ne rasera pas la place où est la teigne. Le prêtre l'enfermera une 
deuxième fois pendant 7 jours. 

Lévitique 13 

Dans la Bible Hébraïque, la personne atteinte de maladie de peau (ou autre affection de ce type) devait 
se présenter devant un prêtre et on devait réaliser un sacrifice, puis le malade devait se baigner dans 
l'eau : 

172 



[...] il [le malade] ses poils, sa tête, sa barbe, ses sourcils, il rasera tous ses poils. Il 
lavera ses vêtements et baignera son corps dans l'eau, et il sera pur. 

Lévitique 14 

Les maladies et infections sexuellement transmissibles, les 
menstruations etc... 

La Bible Hébraïque mentionne ce que l'on appelle aujourd'hui les MST/IST comme source d'impureté. 
En voici un exemple dans ce très long passage volontairement abrégé : 

Tout homme qui a une blennorragie est par là même impur. Il est impur à cause de sa 
blennorragie. Que son corps laisse couler l'écoulement ou le retienne, il est impur. 

Lévitique 15 

S'en suit tout une très longue liste de situations où l'homme transmet son impureté. Exemple : 

Tout lit sur lequel il couchera sera et tout objet sur lequel il s'assiéra sera impur. 

Lévitique 15 

Nous savons toutefois aujourd'hui que cette notion de transmission d'une maladie sexuellement 
transmissible par simple contact physique ou encore par objet interposé n'est pas étayée par la science 
moderne, d'où l'importance de savoir re-contextualiser ce que nous lisons. Notons que l'homme est 
également considéré comme impur après une éjaculation, en témoigne cet autre extrait : 

L'homme qui aura une éjaculation lavera son corps dans l'eau et sera impur jusqu'au soir. 
[...] Si une femme a couché avec un tel homme, ils se laveront tous les deux et seront 
impurs jusqu'au soir. 

Lévitique 15 

Les femmes sont considérées comme impures lorsqu'elles ont leurs règles. Cette règle est édictée par 
le passage suivant : 

La femme qui aura un écoulement de sang restera 7 jours dans la souillure de ses règles. 
[...] Lorsqu'elle sera purifiée de son écoulement, elle comptera encore 7 jours après 
lesquels elle sera pure. 

Lévitique 15 

Comme pour la blennorragie citée plus haut, s'en suit toute une série d'interactions susceptibles de 
transmettre l'impureté. On parle dans le judaïsme de niddah (en hébreu : נדִָּה) pour désigner une 
femme qui est incommodée par ses règles. Dans cette situation, et plus particulièrement dans le cas 
d'un couple marié, une séparation temporaire s'impose entre l'homme et la femme. Les rapports 
sexuels sont par exemple proscrits, car un homme qui coucherait avec une femme ayant ses règles 
serait également impur : 

173 



Si un homme couche avec elle, si la souillure des règles de cette femme vient sur lui, il 
sera impur pendant 7 jours et tout lit sur lequel il couchera sera impur. 

Lévitique 15 

Il est également interdit pour l'homme de toucher sa femme. La période dite de niddah dure 
généralement deux semaines (la tradition rabbinique imposant non seulement le respect des 7 jours 
indiqués dans la Bible Hébraïque, ainsi que 7 jours supplémentaires), et se conclut pour la femme par 
un passage au mikvé. Ce rapport à la menstruation fait l'objet de différentes interprétations dans le 
judaïsme moderne. Si les juifs orthodoxes continuent à appliquer ces préceptes de manière stricte, le 
judaïsme libéral a presque abandonné ce principe, même si il est toujours permis aux couples de 
respecter librement ces règles. Il est également intéressant de voir comment les judaïsmes dits 
"non-rabbiniques" ont pu appliquer ces règles. Les Karaites interdisent par exemple aux personnes en 
état d'impureté rituelle d'accéder à leur synagogue (ce qui n'est pas le cas du judaïsme orthodoxe) et ne 
reconnaissent pas le mikvé comme un bain rituel, dans la mesure où pour les Karaites il faut se 
baigner dans une source d'eau vive (comme une rivière ou une douche). Les Beta-Israël (avant leur 
départ de l'Ethiopie vers Israël) possédaient ce que l'on appelait des "huttes de sang" où les femmes 
qui avaient leurs règles devaient s'isoler du reste de la communauté. 

Le corps 

En plus des règles relatives aux maladies de peau, aux infections et maladies sexuellement 
transmissibles, à l'accouchement et aux règles; on trouve également des règles relatives à l'entretien du 
corps. Plus particulièrement, deux choses sont interdites, à savoir la coupe de la barbe et des cheveux 
d'une façon spécifique et les tatouages : 

Vous ne couperez pas en rond les coins de votre chevelure et tu ne raseras pas les coins 
de ta barbe. Vous ne ferez pas d'incisions sur votre corps pour un mort et vous ne vous 
ferez pas de tatouages. 

Lévitique 19 

Pour aller plus loin sur le sujet de la notion de pureté dans le judaïsme, je vous invite à lire les 
ouvrages suivants : 

● « Le Judaïsme dans la vie quotidienne » d’Ernest Gugenheim 
● « Le Judaïsme : Histoire, fondements et pratiques de la religion juive » de Quentin Ludwig 
● « Le Judaïsme : pratiques, fêtes et symboles  » de Hélène Hadas-Lebel 

 

174 


	 
	BIBLE HEBRAIQUE  
	— FEMMES, PERSONNAGES MYSTIQUES, AGRICULTURE ET CINÉMA 
	 
	 
	INTRODUCTION A LA BIBLE HEBRAIQUE 
	 
	 
	Datation, composition et contexte historique 
	Datation et langue d'écriture 
	Le canon hébraïque et les traductions 
	Le Tanakh et l'archéologie 
	Contexte géopolitique et histoire de la région 

	Synthèse générale 
	Quelques ouvrages à lire 
	Choix rédactionnels 
	Le Pentateuque ou la Torah (תוֹרָה) 
	Genèse ou "Au commencement" ou Bereshit (בראשית) 
	Exode ou "Noms" ou Shemot (שמות) 
	Lévitique ou "Et il appela" ou Vayiqra (ויקרא) 
	Nombres ou "Dans le désert" ou Bamidbar (במדבר) 
	Deutéronome ou "Paroles" ou Devarim (דברים) 

	Les Prophètes ou Neviim (נביאים) 
	Prophètes antérieurs ou Neviim rishonim (נביאים ראשונים) 
	Josué ou Yehoshoua (יְהוֹשֻעַ) 
	Juges ou Shoftim (שֹׁפְטִים) 
	Samuel ou Shemouel (שְׁמוּאֵל) 
	Rois ou Melakhim (מְלָכִים) 

	Prophètes postérieurs ou Neviim aharonim (נביאים אחרונים) 
	Isaïe ou Yeshayahou (יְשַׁעְיָהוּ) 
	Jérémie ou Yrmeyahou (יִרְמְיָהוּ) 
	Ezéchiel ou Yehezqel (יְחֶזְקֵאל) 

	Les 12 petits prophètes ou Trei Asar (תרי עשר) 
	Osée ou Hoshéa (הוֹשֵׁעַ) 
	Joël ou Yoël (יוֹאֵל) 
	 
	 
	Amos (עָמוֹס) 
	Abdias ou Ovadia (עֹבַדְיָה) 
	Jonas ou Yona (יוֹנָה) 
	Michée ou Mikha (מִיכָה) 
	Nahum ou Nahoum (נַחוּם) 
	Habacuc ou Havaqouq (חֲבַקּוּק) 
	 
	Sophonie ou Tsephania (צְפַנְיָה) 
	Aggée ou Haggaï (חַגַּי) 
	Zacharie ou Zekharia (זְכַרְיָה) 
	Malachie ou Malakhi (מַלְאָכִי) 


	Les Autres Écrits ou Ketouvim (כתובים) 
	Ecrits antérieurs ou Sifrei Emet (ספרי אמת) 
	Psaumes ou Tehilim (תְהִלִּים) 
	 
	Proverbes ou Mishlei (מִשְׁלֵי) 
	Job ou Iyov (אִיּוֹב) 

	Cinq rouleaux ou Hamesh Megilloth (חמש מגילות) 
	Cantique des Cantiques ou Shir Hashirim (שִׁיר הַשִּׁירִים) 
	Ruth ou Routh (רוּת) 
	Lamentations ou Eikha (אֵיכָה) 
	Ecclésiaste ou Qohelet (קֹהֶלֶת) 
	Esther (אֶסְתֵר) 

	Ecrits postérieurs 
	Daniel (דָּנִיֵּאל) 
	Esdras et Néhémie ou Ezra-Nehemia (עֶזְרָא) 
	Chroniques ou Divrei Hayamim (דִּבְרֵי הַיָּמִים) 


	Récapitulatif des grands personnages 
	Brève introduction au Talmud (תַּלְמוּד)‎ 
	Conclusions 

	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	LES FEMMES DE LA BIBLE HEBRAIQUE 
	 
	Eve (חַוָּה) 
	Sarah (שָׂרָה‎), Rebecca (רִבְקָה‎), Léa (לֵאָה‎) et Rachel (רָחֵל‎) 
	Agar (הגר‎) 
	Miriam (מִרְיָם) 
	Séphora — Tsippora (צִפּוֹרָה) 
	Déborah (דְּבוֹרָה) 
	Ruth (רוּת) 
	Bat-Seba (בַּת־שֶׁבַע) ou Bethsabée 
	Esther (אֶסְתֵּר‎) 


	 
	 
	FIGURES MYSTIQUES DE LA BIBLE HEBRAIQUE 
	Melchizedek (מלכי־צדק‎) 
	Nephilim (נְפִילִים) 
	Enoch (חֲנוֹךְ‎) 
	Femme de Caïn (קין) 
	 
	 
	Keturah (קְטוּרָה) 
	Sorcière d’Endor ou Ba‘alat-‘ov be-‘Ein Dor (בַּעֲלַת־אֹוב בְּעֵין דּוֹר) 
	Les fils de Moïse (מֹשֶׁה) : Gershom (גֵּרְשֹׁם‎) et Eliezer (אֱלִיעֶזֶר) 
	Séphora — Tsippora (צִפּוֹרָה) 
	Béhémoth (בהמות) et Leviathan (לִוְיָתָן) 
	 
	 
	 

	 
	 
	 
	LA BIBLE HEBRAIQUE ET L’AGRICULTURE 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	LA BIBLE HEBRAIQUE ET LE CINÉMA 
	 
	 
	LE NOACHISME ET LES LOIS NOACHIDES 
	Définitions 
	Le judaïsme : une religion qui n'est pas prosélyte 
	Quelques textes à lire 
	Israël et l'Humanité d'Elie Benamozegh 
	Le Sanctuaire Inconnu d'Aimé Pallière 
	Le noachisme aujourd'hui d'Oury Cherki 
	Les lois noahides : Une mini-Torah pré-sinaïtique pour l'humanité et pour Israël par Liliane Vana 

	Les Sept lois de Noé et leur origine 
	Les pratiquants et les pratiques 
	Des communautés naissantes 
	Conclusions 

	 
	LECTURE COMPARATIVE ENTRE JUDAÏSME ET CHRISTIANISME 
	Différences entre lectures chrétiennes et juives 
	L'alliance avec Abraham, la circoncision et le monothéisme 
	L'unité et l'unicité de Dieu 
	La question du Messie 
	La morale de la Bible Hébraïque : visions juives et chrétiennes 
	Pratiques religieuses : collectivité et individualité 
	Conclusions 

	INTRODUCTION A L'EXEGESE DE LA BIBLE HEBRAIQUE 
	Qu'est-ce que l'exégèse ? 
	Les premiers chapitres de la Genèse ou « Au commencement » ou Bereshit 
	Analyse du texte 
	Structure du récit, résumé et questionnements 
	Appréhender le récit de la Création en six jours 
	Genre littéraire et auteur 
	Enuma Elish : l'autre récit de la Création 
	La Création en six jours pour amener le jour du Shabbat ? 
	Trois récits de la Création de l'humanité 
	Le message de la Genèse 

	Conclusions 

	 
	 
	LE SHABBAT (שַׁבָּת) 
	Les racines bibliques 
	Les travaux interdits 
	Le déroulé de Shabbat : à la maison et à la synagogue 
	Le cycle de lecture de la Torah 

	LES FÊTES JUIVES 
	Le calendrier juif 
	Les fêtes toraïques 
	Shabbat (שַׁבָּת) 
	Rosh Hodesh (ראש חודש) 
	 
	Pessah (פֶּסַח) 
	Chavouoth (שָׁבוּעוֹת) 
	Soukkot (סֻכּוֹת)‎ 
	Roch Hachana (‎הַשָּׁנָה ‎רֹאשׁ) 
	Yom Kippour (יוֹם כִּפּוּר) 

	Les fêtes rabbiniques 
	Pourim (פּוּרִים)‎ 
	Hanouka (חֲנֻכָּה)‎ 
	Ticha Be Av (תִּשְׁעָה בְּאָב)‎ 
	Simhat Torah (תּוֹרָה‎ שִׂמְחַת) 


	 
	 
	 
	LA CACHEROUT (כַּשְׁרוּת)‎ : LA CUISINE JUIVE 
	Principes généraux 
	La Bible Hébraïque et les interdits/autorisations 
	Viandes 
	Poissons 
	Fruits et légumes 
	Fromages 
	Mélange lait/viande 
	Alcool 
	Autres interdits 
	La Cacherout au quotidien 
	Résumé des mots clés de la Cacherout 

	 
	 
	 
	 
	 
	 
	LES LOIS DE PURETÉ DANS LE JUDAÏSME 
	L'alimentation 
	La mort 
	L'accouchement 
	Les maladies de peau et les moisissures 
	Les maladies et infections sexuellement transmissibles, les menstruations etc... 
	Le corps 


