BIBLE HEBRAIQUE

— FEMMES,
PERSONNAGES
MYSTIQUES,
AGRICULTURE ET
CINEMA



INTRODUCTION A LA BIBLE HEBRAIQUE 2
LES FEMMES DE LA BIBLE HEBRAIQUE 38

LES FIGURES MYSTIQUES DE LA BIBLE

HEBRAIQUE 50
LA BIBLE HEBRAIQUE ET I’AGRICULTURE 63
LA BIBLE HEBRAIQUE ET LE CINEMA 72
LE NOACHISME ET LES LOIS NOACHIDES 78

LECTURE COMPARATIVE ENTRE JUDAISME ET
CHRISTIANISME 92

INTRODUCTION A DI’EXEGESE DE LA BIBLE

HEBRAIQUE 117
LE SHABBAT 134
LES FETES JUIVES 149
LA CACHEROUT 161

LES LOIS DE PURETE DANS LE JUDAISME 169



INTRODUCTION A
LA BIBLE
HEBRAIQUE



L'Ancien Testament ou Tanakh (généralement prononcé Tanar mais aussi Tanak, et qui s'écrit en
hébreu 7"1n) est le nom de la Bible Hébraique qui regroupe la 7orah (la Loi ou Pentateuque), les
Neviim (les Prophétes) et les Ketouvim (les Autres Ecrits ou Hagiographes). Ces trois ensembles
s'écrivent respectivement en hébreu (attention, je vais écrire ici de droite a gauche comme en hébreu,
donc d'abord la Torah, puis les Neviim et enfin les Ketouvim) : 0°2103 - 2°X*21 - 770, Soit les trois
premiceres lettres : 771n. La derniére lettre correspond a la lettre Khaf (9) qui s'écrit 7 en position finale.
Et les " correspondent a une abréviation. D'ou l'abréviation Tanakh (7”1n avec les points-voyelles pour
la prononciation) qui correspond aux premicres lettres des trois grands ensembles qui composent la
Bible Hébraique ou Ancien Testament. Dans cet article, je fais le choix ici d'utiliser majoritairement
les termes Tanakh/Bible Hébraique pour désigner 1'Ancien Testament. Le Tanakh correspond plus ou
moins a I'"Ancien Testament chrétien dans la mesure ou 'ordre des livres et 'arrangement ne sont pas
similaires. Les auteurs du Tanakh (ou plutdt doit-on parler des probables scribes ayant consignés par
¢crits les paroles des différents personnages de leur temps) sont anonymes, on ne connait pas leurs
noms. Il est constitué de 24 livres : 5 pour la Torah, 8 pour les Prophétes et 11 pour les Autres Ecrits.
Les trois grands ensembles (Torah, Neviim et Ketouvim) sont subdivisés de cette facon :

La Torah : Genése, Exode, Lévitique, Nombres et Deutéronome
Les Propheétes (Neviim) : Josué, Juges, Samuel, Rois, Isaie, Jérémie, Ezéchiel puis les 12
petits prophétes (« petits » au sens de la taille des livres) : Osée, Jo€l, Amos, Abdias, Jonas,
Michée, Nahum, Habacuc, Sophonie, Aggée, Zacharie, Malachie

e Les Autres Ecrits (Ketouvim) : Psaumes, Proverbes, Job, Cantique des Cantiques, Ruth,
Lamentations, Ecclésiaste, Esther, Daniel, Esdras, Néhémie et les Chroniques

A ces livres, il faut ajouter toute une liste de livres qui sont aujourd’hui considérés comme
définitivement perdus mais qui sont mentionnés dans la Bible Hébraique. En voici quelques uns avec
le nom du livre et le livre du canon hébraique qui y fait référence :

Le livre des Guerres de I'Eternel (Nombres)

Le Livre des Chroniques des rois d'Israél (Rois)
Le Livre des Chroniques des rois de Juda (Rois)
Le Livre de I'Alliance (Exode, Rois)

Le Livre des Actes de Salomon (Rois)
Chroniques du Roi David (Chroniques)

Il existe aussi une version grecque, dite de la Septante. Selon la tradition, la traduction aurait été
réalisée par 72 personnes, d'ou le nom de Septante. Il faut remettre cette traduction dans le contexte
historique ou elle fut rédigé. En effet, de nombreux israélites ne parlaient plus 'hébreu dans un
contexte d'hellénisation croissante de la région mais voulaient quand méme avoir acces au texte sacré.
L'histoire vient de ce qu'on appelle la Lettre d'Aristée, qui raconte que la traduction a été réalisée par
72 traducteurs a Alexandrie vers 270 avant JC. L'ordre des livres est différent et correspond a celui
des bibles chrétiennes pour 1'Ancien Testament :

Pentateuque: Genese, Exode, Lévitique, Nombres, Deutéronome.

Livres historiques: Josué, Juges, Ruth, 1 et 2 Samuel, 1 et 2 Rois, 1 et 2 Chroniques, Esdras,
Néhémie, Esther.

Livres poétiques: Job, Psaumes, Proverbes, Ecclésiaste, Cantique des cantiques.

Livres prophétiques: Esaie, Jérémie, Lamentations, Ezéchiel, Daniel, Osée, Jo€l, Amos,
Abdias, Jonas, Michée, Nahum, Habakuk, Sophonie, Aggée, Zacharie, Malachie.



Notez qu'a la différence du Tanakh plusieurs livres sont ici découpés en deux comme Samuel, Rois et
Chroniques. Le découpage de ces livres date essentiellement de la Septante. Autre différence
importante, le Tanakh doit étre vu comme un ensemble "fini", alors que le terme d'Ancien Testament
appelle justement un complément qui est le Nouveau Testament. Si le sujet des différences de lecture
de la Bible Hébraique entre les traditions chrétiennes et le judaisme vous intéresse, je vous invite a lire
mon article "Une lecture comparative de la Bible Hébraique, entre judaisme et christianisme" ou
j'aborde en détail les différences d'interprétation entre christianisme et judaisme.

Datation, composition et contexte historique

Datation et langue d'écriture

Dater la composition du Tanakh est une entreprise difficile, et on s'accorde généralement pour dire
que la composition date d'entre le 13¢éme siécle et le 2éme si¢cle avant JC, avec une "mise en forme"
définitive au 2¢me siecle apres JC. L'anonymat des éditeurs n'aide pas non plus a dater et comprendre
la composition du Tanakh. Les chercheurs s'accordent toutefois pour dire que I'ordre de rédaction des
livres du Tanakh ne correspond pas forcément a l'ordre dans lequel ces livres sont aujourd'hui
présentés. Méme si cela est du ressort de I'hypothése (faute de sources fiables), on s'accorde pour
dater les textes de la facon suivante :

e 13éme siécle a 745 avant JC : Cantique de la Mer (Exode), Psaume 29, Cantique de Déborah
(Juges) et Cantique de Moise (Deutéronome)

e 745 a 587 avant JC : Amos, Osée, Michée, Nahum, Sophonie et Habacuc, début de rédaction
des livres dits "historiques" (Josué, Juges, Samuel, Rois), débuts de la rédaction du livre
d'Isaie, premiers écrits du Deutéronome

e 586 a 539 avant JC : Abdias, Jérémie, Ezechiel, Lamentations de Jérémie, fin de la rédaction
des livres dits "historiques", nouveaux ajouts au Deutéronome, compilation des Psaumes

e 538 a 332 avant JC : Agée, Zacharie, Joél, Chroniques, Esdras-Néhémie, version finale des
textes de la Torah (Genése, Exode, Nombres, Lévitique et Deutéronome), fin de la rédaction
d'Isaie

e 331 a 164 avant JC : Job, Ecclésiaste, Cantique des Cantiques, Jonas, Daniel, Esther, Ruth,
fin de la rédaction du livre des Psaumes

Le Tanakh posseéde la caractéristique d'avoir a été écrit en hébreu ainsi qu'en araméen dans certains
passages. Ainsi, on trouve de I'araméen dans les livres d'Ezéchiel, Daniel, Jérémie et Genése. L'hébreu
est une langue dont l'existence est attestée depuis plusieurs millénaires, et fait partie des langues dites
"sémitiques". Ces langues ont pour berceau le Proche et Moyen-Orient. On peut ainsi citer : 'hébreu
bien entendu, l'arabe, I'éthiopien ou encore le néo-araméen. On distingue trois groupes de langues
comme expliqué sur le site de I'Université de Genéve dans sa rubrique dédiée a la théologie :

e Le groupe dit Nord-Est : on y trouve essentiellement I'akkadien, lui-méme subdivisé en
assyrien et babylonien

e Le groupe dit Nord-Ouest : on y trouve I'éblaite, I'ougaritique, l'araméen et la cananéen, qui
comporte lui méme plusieurs langues comme le phénicien-punique, le moabite, I'amorite,
'édomite ainsi que I'hébreu

e Le groupe dit Sud : on y trouve principalement l'arabe ainsi que I'éthiopien

Les langues sémitiques partagent plusieurs caractéristiques, en voici quelques unes :


https://lirelabiblehebraique.fr/une-lecture-comparative-de-la-bible-hebraique-entre-judaisme-et-christianisme/

Les mots sont formés d'une racine consonantique, généralement trois consonnes
Les langues sémitiques possédent un vocabulaire commun

Peu de termes hébreux sont passés dans la langue francaise

Les temps ne sont pas définis de maniere aussi précise que dans notre langue

RIS UATINTIAN

Mem Mem Lamed Khaf Khef Yod Teit Cheit Zayin Vav He Dalet Gimel Beit Aleph

NPy nOYDI:

Tav Shuin  Reish  Qof Tzads Tzadi Peh Peh Ayn Samekh Nun Nun

Alphabet hébraique (Wikimedia)

Faire une histoire de 1'hébreu n'est pas l'objectif de cet article, mais on peut résumer quelques

caractéristiques essentielles de I'hébreu (comme expliqué dans l'ouvrage "Premiers pas en hébreu"
aux éditions Larousse) :

L'hébreu est lu et écrit de droite a gauche

L'alphabet hébreu est composé de 22 lettres qui sont des consonnes

L'hébreu posseéde deux systemes d'écriture : les caracteres imprimés et 1'écriture dite cursive

Il n'y a pas de majuscules

Les lettres ne sont jamais attachées les unes aux autres

Le systéme des voyelles est un ajout tardif a 1'écriture hébreu dans le but de pouvoir conserver
et lire les textes en hébreu

Tous les mots en hébreu dérivent en général d'une racine de trois lettres

Pour aller un peu plus loin sur I'hébreu, je vous propose de consulter la page suivante ou je publie une

breve introduction a I'hébreu : alphabet, prononciation, exemples bibliques/liturgiques... Notons quand
méme quelques faits historiques concernant I'hébreu. On date les premiers textes en hébreu du 10éme
siécle avant JC. On parle alors de paléo-hébreu. L'écriture est évidemment différente de celle de
I'hébreu moderne. Notons également que plusieurs formes d'hébreux se cotoient dans le Tanakh dans

la mesure ou le texte est composé sur plusieurs siecles. On distingue d'ailleurs 'hébreu moderne de

I'hébreu biblique (méme si il s'agit bien entendu de la méme langue, mais des différences entre les
deux nécessitent de les distinguer).

1®HI Y3 49\3<
Q9PX70F YML Y
TR 'xW

Alphabet Paléo-Hébreu, ancétre de I'Hébreu moderne (w1k0, CC BY-SA 4.0, via Wikimedia

Commons)


https://lirelabiblehebraique.fr/breve-introduction-a-lhebreu/
https://lirelabiblehebraique.fr/breve-introduction-a-lhebreu/

Le canon hébraique et les traductions

Le texte qui sert, si on peut dire, de base a la constitution du canon (mot qui vient grec ancien Koavov
(prononcé kanon) et qui veut dire "regle") Hébraique (soit la liste définitivement admise des textes)
est le texte dit Massorétique. Ce texte est semble-t-il "fixé" au ler siécle avant JC sous la forme d'un
"proto-massorétique”" (ou "premier massorétique”). On pense que le Tanakh a atteint sa forme
définitive vers le 2éme siecle aprés JC. La copie compléte la plus ancienne s'appelle le Codex de
Léningrad et date du 10¢me siccle. Il en existe d'autres mais qui ne font pas autant I'unanimité ou sont
dans un état trop fragmentaire pour étre utilisés, citons par exemple le Codex d'Alep, Codex Sassoon,
Codex Cairensis, ou encore le Pentateuque de Damas. Mentionnons la famille Ben Asher qui a
développé le systéme tibérien, qui a fini par s'imposer et fixer ainsi le canon Massorétique qui est
utilisé¢ aujourd'’hui dans les synagogues. C'est le texte Massorétique qui sert encore de base a de
nombreuses traductions de la Bible. C'est par exemple le cas de la traduction dite oecuménique de la
Bible en 1975 (pour expliquer de quoi il s'agit, la traduction oecuménique se veut comme une
traduction qui respecte I'ensemble des sensibilités religieuses). Quel est l'intérét du texte Massorétique
? Pour faire simple, le texte hébreu original ne contenait que les consonnes sans les voyelles. Un texte
avec seulement des consonnes pouvait conduire a des ambiguités quant au sens des termes. Les
massorétes (ceux qui ont élaboré le texte Massorétique) ont donc mis au point tout un systéme de
vocalisation pour conserver le sens précis des termes. Plusieurs traductions du Tanakh se sont
cotoyées a travers le temps, parmi les plus célébres on peut citer :

La traduction grecque de la Septante dont nous avons déja parlé plus haut
La Vulgate, traduction latine réalisée par Jérome, c'est sans doute une des traductions les plus
célebres

e Les traductions coptes, syriaques, arméniennes etc...

Pour conclure sur cette partie, parlons du fait qu'il existe aujourd'hui différents regards sur la fagcon
dont le Tanakh a pu étre élaboré. Voici quatre approches et la fagon dont elles peuvent influencer le
rapport au texte (des approches qui parfois sont en opposition, et d'autres fois se complétent) :

e Pour les plus croyants, le Tanakh est une oeuvre divine qui a pu éventuellement étre mise par
¢écrit par des hommes, mais qui garde quand méme son caractére révélé. Cette approche est
généralement fermée a la lecture historico-critique des textes et réfute souvent les découvertes
archéologiques qui peuvent parfois mettre a mal le récit biblique

e Pour des croyants plus "libéraux" et ouverts a I'analyse que 1'on qualifie d'historico-critique, le
Tanakh est une oeuvre divine mais composée par des hommes, une analyse critique est donc
permise

e Dans les milieux académiques, on a longtemps retenu l'approche nommée "hypothése
documentaire" aujourd’hui abandonnée, et qui consistait a dire (de fagon trés résumé) que la
Bible Hébraique était le fruit de I'assemblage du travail de plusieurs groupes distincts dont les
influences sont perceptibles du fait notamment de I'usage de plusieurs noms distincts pour
désigner Dieu (Yahvé, Elohim etc...)

e Aujourd'hui, on a tendance a adopter une approche plus globale du texte en tenant compte
notamment des découvertes archéologiques comme les Manuscrits de la Mer morte dont je
parle plus tard et dont nous n'avions pas connaissance a 1'époque ou fut élaboré 1"'hypothése
documentaire". On reconnait donc aujourd'hui deux autres théories : celle des fragments qui
consiste a dire que plusieurs sources indépendantes furent regroupées avec une ou plusieurs



rédactions, et celle dite des compléments qui postule qu'un document de base fut amendé de
nombreuses fois

Comme la théorie dite "hypothése documentaire" a longtemps dominée le secteur de l'analyse des
textes bibliques, je propose ici un tableau récapitulatif des documents avec leur auteur probable :

Document Date approximative Auteur probable

YAHVISTE (J) Xeme siecle avant JC Favorable a la monarchie en Israél

ELOHISTE (E) IXéme ou VIIéme Moins favorable a la monarchie et plus
siécle avant JC influencé par le courant prophétique

DEUTERONOME Fin du VIleme siécle Probable législateur
(D) avant JC

SACERDOTAL (P) VIéme siécle avant JC Prétres exilés

Il est & noter qu'aujourd'hui aucune approche ne fait forcément 1'unanimité, notamment au regard des
découvertes archéologiques plus récentes dont nous allons parler juste apres, raison pour laquelle je
mentionne I'ensemble des approches possibles quant a la composition du texte.

Le Tanakh et I'archéologie

Certaines découvertes archéologiques permettent de mieux cerner le processus de canonisation du
texte du Tanakh, ou du moins de valider le travail du texte Massorétique. C'est le cas par exemple des
Manuscrits de la Mer Morte découverts principalement entre 1949 et 1956. 11 s'agit d'une collection de
plusieurs dizaines de milliers de fragments répartis a travers 885 rouleaux. Seuls 215 d'entre eux sont
des textes bibliques. Ces textes (ou plutoét fragments, a I'exception du grand rouleau d'Isaic ou
Yeshayahou), probablement copiés entre le 3¢me siecle avant JC et le ler siecle aprés JC contiennent
des variations relativement infimes par rapport au texte Massorétique. Cela prouve a la fois une
certaine stabilité du texte (et cela confirme la validité du texte Massorétique), et cela prouve aussi qu'il
y a sans doute eu plusieurs versions des textes en circulation, jusqu'a ce qu'une décision soit prise
d'opter pour I'une plutot que l'autre. L'autre point notable avec les Manuscrits de la Mer Morte, c'est la
découverte de nombreux textes considérés comme apocryphes, ce qui permet de supposer que le
groupe religieux a l'origine de ces manuscrits pouvait s'appuyer sur une large littérature. C'est ce
processus de canonisation qu'il est aujourd'hui difficile d'expliquer définitivement faute de sources
suffisantes. Dans la tradition juive, notons toutefois que 1'on mentionne l'existence d'un Conseil de
Yavné qui se serait regroupé aux alentours du ler si¢cle aprés JC dans la ville du méme nom pour
déterminer l'appartenance de certains livres au canon biblique, mais cette thése n'est pas étayée par les
recherches académiques. Concernant les Manuscrits de la Mer Morte, je vous recommande la lecture
de l'ouvrage "Les manuscrits de la mer morte" par Michael Wise, Martin Abegg et Edward Cook.


https://lirelabiblehebraique.fr/#isaie-ou-yeshayahou-%D7%99-%D7%A9-%D7%A2-%D7%99-%D7%94%D7%95
https://lirelabiblehebraique.fr/#isaie-ou-yeshayahou-%D7%99-%D7%A9-%D7%A2-%D7%99-%D7%94%D7%95

Photographie du rouleau du livre des Psaumes ou Tehilim (2°970)

Retenons ici quelques faits essentiels. Les langues d'écriture sont I'hébreu et parfois I'araméen pour
certains passages. L'hébreu est une langue sémitique qui trouve ses racines dans le Proche et le
Moyen-Orient. Une premiere version du texte canonique est sans doute apparue vers le ler siécle
avant JC comme en témoignent les Manuscrits de la Mer Morte.

Contexte géopolitique et histoire de la région

Maintenant que nous avons vu le contexte linguistique et abordé sommairement le processus de
canonisation des Ecritures, il faut aussi aborder le contexte géopolitique dans lequel a émergé le
Tanakh. La région du Proche et Moyen-Orient ancien est aujourd'hui considérée comme le berceau de
l'agriculture, de 1'écriture et de la sédentarisation avec les grandes civilisations dites
"mésopotamiennes” dont la plus célébre est la civilisation sumérienne, considérée comme la premicre
civilisation humaine et dont la langue (le sumérien, qui est aujourd'hui une langue morte) posseéde la
caractéristique d'étre un isolat linguistique. Ce qui signifie qu'en I'état des connaissances scientifiques
actuelles il est impossible de la lier a d'autres langues, et que son origine est donc totalement
inconnue. Ce n'est donc pas une langue sémitique, et elle sera d'ailleurs supplantée par 1'akkadien (qui
est elle est une langue sémitique) en perdant progressivement son statut de langue vernaculaire (pour
devenir une langue réservée aux offices religieux et a I'écriture de certains textes) puis pour disparaitre
totalement. Je vous recommande a cet effet la lecture de I'ouvrage "L 'histoire commence a Sumer" de
Samuel Noah Kramer sur cette civilisation. D'autres grandes civilisations se sont succédées dans cette
méme région : I'empire Babylonien, 1'Assyrie, I'empire Perse, 'empire Egyptien etc... Les rédacteurs
du Tanakh n'étaient pas étrangers a ce contexte, bien au contraire. On peut aujourd'hui trouver des
points communs (particulierement sur la forme, méme si le fond et les visées différent) entre des
textes du Tanakh et des documents de I'époque. Par exemple, le mythe du Déluge est ainsi en commun
avec 1'épopée de Gilgamesh. On peut aussi citer les codes de lois du Tanakh qui partagent de
nombreux points communs avec les codes légaux de 1'époque comme le Code de Hammurabi ou
encore les codes de lois médio-assyriens. La lecture de l'ouvrage anglais "Lamentation over the
Destruction of Sumer and Ur" par Piotr Michalowski qui nous propose une traduction en anglais des
lamentations sur la destruction de Sumer et Ur est un bon exemple de lamentations rédigées par les
grandes civilisations de cette époque que I'on retrouve dans le Tanakh comme dans les Lamentations
de Jérémie ou FEikha et qui partagent un style d'écriture commun. Dans mon article dédié a
l'introduction a l'exégese de la Bible Hébraique, je détaille plus en avant cette notion de similitudes
entre des textes du Proche et Moyen-Orient ancien et les textes de la Bible Hébraique. Si inspiration il
y a eu, il est important de préciser que la Bible Hébraique se distingue des écrits de la région sur la
méme période par une théologie propre. En particulier, la croyance en un Dieu unique et indivisible. 11

ne faut donc pas tomber dans ce que l'on appelle le pan-babylonisme qui consisterait a dire que la
Bible Hébraique ne serait qu'une adaptation des textes des grandes civilisations de la région. Voici une
bréve chronologie de la région qui permettra de mieux saisir le contexte général de I'époque :


https://lirelabiblehebraique.fr/#lamentations-ou-eikha-%D7%90-%D7%99%D7%9B-%D7%94
https://lirelabiblehebraique.fr/#lamentations-ou-eikha-%D7%90-%D7%99%D7%9B-%D7%94
https://lirelabiblehebraique.fr/introduction-a-lexegese-de-la-bible-hebraique/
https://lirelabiblehebraique.fr/introduction-a-lexegese-de-la-bible-hebraique/

e -3400 a -2900, période d’Uruk récent : premier développement de I’écriture et apparition
des premiers documents écrits
-2900 a -2340, les dynastiques archaiques : établissement des premiéres cités-Etats
-2340 a -2180, empire Akkadien : Sargon d’Akkad unifie ’ensemble des cités-Etats sous la
forme d'un état uni, puis d’un empire sous I’impulsion de descendants comme Naram-Sin

e -2180 a -2004, période néo-sumérienne : fragilisé par des attaques extérieures, I’empire
Akkadien s’effondre. Les anciennes cités-Etats indépendantes reprennent leur liberté. Ce sont
les rois de la dynastie d’Ur qui vont a nouveau les unifier

e -2004 a -1595, période paléo-babylonienne : le territoire passe sous controle des
Ammorites. Le premier empire Babylonien est fondé par Hammourabi, a qui on doit le Code
de Hammourabi

e -1595 a-1080, période médio-babylonienne : une dynastie est fondée par les Kassites qui va
régner pres de 400 ans. C’est 1’époque d’apparition d’une rivalité entre le nord et le sud de la
M¢ésopotamie

e 911 a -609, période néo-assyrienne : I’empire Assyrien exerce son emprise sur tout le
Proche-Orient

e -620 a -539, période néo-babylonienne : Nabuchodonosor II est sans doute le monarque le
plus célebre de cette période, il reprend I’essentiel de 1’empire Assyrien. C’est un empire
extrémement puissant pour I’époque, et la ville de Babylone est probablement une des plus
prosperes de son temps. Mais Babylone tombe en -539 aux mains des Perses

e -539 a -331, période achéménide : absorption de ’empire Babylonien par I’Empire Perse
sous la conduite du roi Cyrus

e -331 a -140, période séleucide : I’Empire Perse est conquis par Alexandre le Grand, puis
passe sous le contrdle des Séleucides

e -140 a l'an 224, période parthe puis romaine : les Parthes prennent la Mésopotamie aux
Séleucides. Puis la région est ensuite conquise par I’Empire Romain

Menpils (| EGYPTE
\\ \[ BABYLONE
“‘ ElAmarna \,*\\ ‘:‘\

YR

{ S

\ \

b \ Mer § .
T Rougers DILMUN

Situation géo-politique au 13¢éme-14¢me siécle avant JC (Middle East topographic map-blank.svg:
Sémbhur (d)derivative work: Zunkir (d), CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons)



L'histoire extrémement riche de la région est un élément essentiel pour comprendre la fagon dont le
Tanakh a pu étre composé. Sur la chute de Babylone, je vous recommande ['excellent ouvrage "La
Chute de Babylone" par Francis JOANNES.

Statuette de taureau datant d'environ 2000 ans avant JC (Public domain, via Wikimedia Commons)

Il est donc important de rappeler que le texte du Tanakh est aussi le fruit d'un contexte géopolitique et
historique particulier, en plus d'étre le fruit d'un contexte linguistique; sans nier bien évidemment sa
théologie et ses visées propres. Le Proche et Moyen-Orient ancien était dominé au Nord et au
Sud-Ouest par de grands empires, respectivement I'Assyrie (puis la Babylonie et 'empire Perse) et
I'Egypte. Ces deux grands pdles se sont longtemps affrontés pour le contrdle de la région, un empire
en chassant un autre au fil des années. Les peuples (moins puissants et organisés que ces deux grandes
puissances) qui occupaient ce territoire, dont les israélites, étaient donc soumis a une forte pression
pour étre vassalisé voir conquis par des conquétes militaires violentes qui pouvaient se traduire par
des déplacements forcés de population, mettant en péril la cohésion et donc la survie des peuples
concernés. Chose dont le peuple hébreu sera d'ailleurs victime avec la chute de Samarie puis de
Jérusalem qui se traduiront par la déportation forcée des élites israélites. Il y a donc probablement eu
un besoin et une prise de conscience quasi existentielle pour les hébreux de 1'époque de 1égitimer leur
existence en tant que peuple a l'aide d'une collection de textes (rendant leur culture moins dépendante
d'une assise géographique, et la liant au contraire a un texte qui lui est transportable et adaptable a
toutes les régions du monde) et de se doter d'une culture et d'une histoire grandiose leur permettant (au
moins sur le papier) de faire entendre leur voix face aux grandes puissances de 1'époque et de
pérenniser leurs traditions face aux grandes catastrophes. Vivant dans une région soumise aux caprices
de grandes puissances et trés largement polythéiste, les israélites de I'époque (et donc les rédacteurs de
la Bible Hébraique) ont su coucher sur le papier une série d'histoires, d'institutions et des regles
propres leur permettant de se distinguer des autres peuples et donc de se maintenir a travers le temps.
Le choix d'abord de choisir de mettre par écrits les mythes fondateurs, les lois et I'histoire des
israélites quand la pratique de nombreux peuples étaient la transmission orale, assurant ainsi une
transmission a travers le temps. Puis le choix du monothéisme qui a pu les protéger du syncrétisme
religieux lors des déportations dans des territoires ou l'on pratiquait le polythéisme. Ensuite, la mise
en oeuvre de régles (notamment alimentaires et éthiques, ou encore la pratique de la circoncision) et
rituels propres visant & profondément différencier les israélites des autres peuples. Enfin, la capacité
des auteurs de la Bible Hébraique a toujours réinterpréter et comprendre l'histoire a la lumiére d'une
foi strictement monothéiste, en interprétant par exemple les défaites militaires face a 1'Assyrie et la
Babylonie comme s'inscrivant dans un projet divin visant & punir le peuple de ses fautes (en

10



particulier l'assimilation aux peuples environnants avec le pratique du polythéisme), mais avec
toujours a la clé la promesse d'un retour sous la protection divine et la promesse inébranlable de
posséder un jour (comme n'importe quel peuple) leur propre terre.

Etendard d'Ur réalisé vers 2500 avant JC, vue sur la partie dite "La guerre" (LeastCommonAncestor,
CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons)

Pour conclure, nous pouvons brievement évoquer ’origine des hébreux dans le contexte du Proche et
Moyen-Orient ancien. Si on s’en tient aux textes bibliques, les hébreux se seraient implanté en Egypte
puis auraient décidé de migrer vers le pays de Canaan suite a leur rébellion contre l'autorité¢ du
Pharaon (événements relatés dans les livres de la Genése ou « Au commencement » ou Bereshit et
I’Exode ou « Noms » ou Shemot). Cette histoire est parfois mise a mal par les traces archéologiques et
documentaires (ou plutdt leur absence). En effet, nous n’avons pas retrouvé jusqu’a aujourd’hui de
traces archéologiques ou documentaires d’une grande migration massive de tout un peuple (on parle
de prés de 3,5 millions de personnes d’apres le texte biblique, sans compter le bétail) depuis ’Egypte
jusqu’en Canaan. Un tel mouvement aurait forcément laissé des traces dans des documents égyptiens
(sans parler de son impact économique) ainsi que des vestiges de campements dans le désert. Ensuite
parce que certains faits rapportés dans I’Exode, comme I’existence d’un systéme d'esclavage massif
en Egypte, ne correspondent pas aux informations dont nous disposons sur la période. On sait aussi

que le récit de la conquéte de Canaan relaté dans Josué ou Yehoshoua n’est étayé par aucune preuve
archéologique de destructions massives (exemple avec la ville de Jericho qui était, a 1’époque
supposée des faits, déja largement en déclin voir abandonnée). Faut-il en déduire pour autant que cette
histoire est totalement inventée ? Pour répondre a cette question je propose de vous présenter deux
théories qui aménent de possibles ¢léments de réponse.

Ziggurat de Ur (Kaufingdude, CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons)

11


https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#josue-ou-yehoshoua-%D7%99-%D7%94%D7%95-%D7%A9-%D7%A2

La premiére consisterait a dire que les hébreux seraient les descendants d’un peuple sémite nommé les
Hyksos qui aurait tenté de s’installer de force en Egypte notamment dans I’est du royaume, mais qui
en aurait ensuite été chassé de force pour se replier vers le pays de Canaan. On a donc été parfois tenté
de faire un rapprochement entre les hébreux de la Bible Hébraique et ce peuple. Toutefois, on a du
mal a expliquer pourquoi les Hyksos (si ce sont bien eux) auraient construit un récit national en se
posant en victime des Egyptiens quand les faits historiques démontrent une attitude plutot
expansionniste et belliqueuse. De plus, 1’invasion Hyksos s’inscrit dans le cadre du déclin progressif
de I’empire Egyptien, alors que la Bible Hébraique nous donne a voir I’Egypte au sommet de sa
puissance.

Fresque représentant un orchestre royal Elamite (The Trustees of the British Museum, CC BY-SA 4.0,
via Wikimedia Commons)

La seconde hypothése est encore plus radicale : les hébreux vivaient depuis toujours en Canaan, ou
tout du moins, n’étaient pas étranger a la culture de Canaan du fait de mouvements humains fréquents.
Pour comprendre cette hypothése, il faut savoir que DI’empire Egyptien dominait une zone
géographique allant des rives du Nil se prolongeant jusqu’aux frontieéres de I’actuel Liban. Il existait
donc inévitablement des mouvements commerciaux et humains depuis Canaan vers I’Egypte, qui
pourraient s’inscrire dans le cadre du récit biblique. Mais cela va changer avec ’arrivée des Peuples
de la mer. Ce peuple aux origines mystérieuses et mal documentées aurait décidé de se lancer dans la
conquéte du Proche et Moyen-Orient. Engagés dans un long et difficile conflit avec ce peuple, les
Egyptiens auraient alors décidé d’abandonner le contréle du pays de Canaan pour se replier sur
I’Egypte. Si les conséquences du passage des Peuples de la mer font I’objet de débat (notamment sur
I’ampleur des destructions qui ne sont pas toujours avérées), on peut s’accorder sur le fait que les
cités-états de Canaan ont connues une forme de déclin (qui s’inscrit dans le déclin constaté a 1’époque
sur la cote méditerranéenne du Levant). Cela aurait engendré un mouvement de la population sémite
des plaines de Canaan vers les hautes terres de 1’actuelle Israél, ou une organisation peut-étre plus
communautaire et moins étatique aurait pris le dessus, alimentée peut-étre par la venue de groupes
semi-nomades venus du désert au sud et a ’ouest. Cela expliquerait pourquoi on ne trouve pas trace
d’une conquéte violente de Canaan, et pourquoi on retrouve des traces de petites communautés
agricoles dispersées et organisées en cercle, et qui présentent la caractéristique notoire de ne pas avoir
laissé d’ossements de porcs. Pour des raisons que nous ignorons, il y aurait ensuite un long processus
consistant a amalgamer des peuples sémites différents au sein d’une identité commune embryonnaire.

12



B )

: s o e R
Porte dite de Sargon II (Alemazzi, CC BY-SA 4.0, via Wikimedia Commons)

La troisiéme, si on peut parler de théorie, consiste a accepter d'adopter une voie médiane a I'égard du
récit biblique. A savoir qu'il n'est ni totalement faux et ni totalement vrai, et que la vérité se situe
probablement entre les deux. Il y a donc surement un fond de vérité historique, méme minime, dans
les histoires de la Bible Hébraique concernant la naissance du peuple hébreu. Tout d'abord parce que
nous avons souvent tendance avec notre regard moderne & attendre et projeter sur un document ancien
relatant des éveénements, a priori historiques, des attentes qui n'étaient pas celles des auteurs de
I'époque. On sait aujourd'hui que de nombreux documents "historiques" anciens avaient souvent des
visées politico-religieuses visant parfois a légitimer un roi, des conquétes ou la propriété d'un
territoire, au détriment des vérités archéologiques ou humaines. Ensuite parce que le processus
inhérent a I'écriture de la Bible Hébraique s'est étalé sur des décennies voir des siécles, et bien apres la
date possible de survenue des événements décrits. Des histoires réelles (comme une possible
migration progressive de petits groupes sémites depuis d'Egypte jusqu'en Canaan, sous la forme d'un
aller retour un peu similaire a celui décrit dans la Bible Hébraique) auraient pu subir une déformation
du fait d'une transmission orale au point de se transformer en une migration de plusieurs millions de
personnes. Cette approche, méme si elle offre plus de questions que de réponses, a l'avantage de ne
pas réfuter I'ensemble du texte (ni de l'accepter comme "argent comptant" sans recul critique) et
adopter une approche plus fine visant a extraire ce qui pourrait se rapprocher d'une vérité historique et
archéologique. Ainsi, si on reprend notre exemple concernant I'Exode, le fait que les israélites aient
mis en place deux fétes liées a cette histoire, a savoir Pessah pour célébrer le repas pris par les
israélites avant leur départ précipité d'Egypte et Soukkot pour commémorer les années de tribulations
dans le désert, supposent I'existence d'un fond historique méme minime. En effet, on imagine mal un
peuple célébrer un événement, qui a défaut de preuves historiques et archéologiques tangibles,
n'évoquerait pas a minima un souvenir commun aussi lointain et amplifié soit-il.

Tablette cunéiforme numéro 5 de I'épopée de Gilgamesh (Osama Shukir Muhammed Amin
FRCP(Glasg), CC BY-SA 4.0, via Wikimedia Commons)

13



La suite, a savoir la constitution d’une véritable identité israélite et le développement du judaisme,
reste quant a elle trés obscure et ne sera peut-étre jamais connue. En effet, rien ne permet aujourd’hui
de connaitre les motivations profondes de cette population qui a décidé d’adopter le monothéisme
dans un environnement totalement étranger a cette démarche. On ne peut faire que des suppositions :
innovation religieuse, abandon progressif des autres dieux cananéens au seul profit de Yahvé sous
I’impulsion des élites religieuses et politiques, emprunt puis adaptation de pratiques cananéennes
similaires dont nous avons perdu la trace, choix intervenu suite a une analyse théologique des défaites
militaires face a I’ Assyrie puis la Babylonie... La volonté de se constituer une identité a part entiere
avec des regles alimentaires, morales, une histoire et des héros propres pose également de nombreuses
questions qui restent malheureusement sans réponse aujourd’hui. C'est pour cela que de nombreux
chercheurs pensent aujourd'hui que la Bible Hébraique constitue par de nombreux aspects un
document de compromis au travers duquel les auteurs ont voulu faire une synthése des croyances,
histoires et mythes importants pour les peuples sémitiques ayant décidé de se grouper sous la forme
d'une nation commune; et que par la conséquent la quéte d'une recherche d'historicité est vaine du fait
de la nature méme du document.

Texte en écriture cunéiforme contenant des recettes de
cuisines (Kwag1980 CC BY-SA 4.0, via Wikimedia Commons)

Bien que les preuves archéologiques manquent pour corroborer l'existence de nombreux événements
bibliques, on peut quand méme tenter de retracer les grandes phases du peuple hébreu (dont
l'existence n'est pas contestée) en tenant compte des informations fournies par le Tanakh et avec les
¢léments historiques & notre disposition. Notons qu'indépendamment de la véracité ou non des
évenements relatés dans la Bible Hébraique, 1'existence du peuple hébreu est attestée depuis plusieurs
millénaires par quatre anciennes inscriptions historiques qui font état du peuple hébreu dans cette
région du monde :

e Stele de Tel Dan (870750 avant JC) : stele rédigée en araméen qui commémore la victoire
d'un roi sur les Israélites, et plus particuliérement contre la "maison de David"

e Stele de Merenptah (1028 avant JC) : stele égyptienne qui mentionne également une victoire
contre les Israélites : "Israél est détruit, sa semence méme n'est plus"

e Les monolithes de Kurkh (879-852 avant JC) : stéle assyrienne qui mentionne le roi Achab
que l'on retrouve dans le livre des Rois ou Melakhim

e Stele de Mesha (840 avant JC) : stéle moabite qui mentionne le roi Omri que l'on retrouve
dans le livre des Rois ou Melakhim

14


https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D

Stele de Merneptah (00, CC BY-SA 4.0, via Wikimedia Commons)

Partant de 14, voici une chronologie assez sommaire de I'histoire possible du peuple hébreu si on se

base sur la chronologie biblique et historique (les dates sont approximatives) :

3760 avant JC : ce serait la date de création du monde relatée dans la Genése ou « Au
commencement » ou Bereshit

2750 avant JC : ce serait la date du déluge au cours duquel Noé est sauvé ainsi que plusieurs
especes d'animaux, cet épisode est relaté dans le méme livre

2166 avant JC : fin de la Genése

2000 a 1550 avant JC : Bronze moyen et cités Etats indépendantes

1550 a 1180 avant JC : Bronze récent et domination égyptienne sur la région

1250 avant JC : ce serait la date de la sortie d'Egypte sous la conduite de Moise, événement
relaté dans Exode ou « Noms » ou Shemot

1200 avant JC : ce serait la date de la conquéte du pays de Canaan par Josué, événement
relaté dans Josué ou Yehoshoua, mais dont la réalité archéologique est contestée

1200 a 900 avant JC : Fer I, généralement considéré comme une période d'indépendance
pour les hébreux

Avant 1049 avant JC, les “proto-Israélites” : c’est la phase qui correspond aux éveénements
décrits dans les livres des Juges ou Shoftim jusqu’a la nomination de Saiil dans le livre de
Samuel ou Shemouel. Les hébreux existent donc en tant que peuple au sein du Proche-Orient.
Peu de choses nous sont connues de cette période, si ce n’est 1’existence de documents en
paléo-hébreux datés du 10éme si¢cle avant JC (comme indiqué plus haut dans la rubrique
"Datat] o historique")

1049 a 931 avant JC, la monarchie unie : ce serait la période du royaume d’Israél, bien que
nous ayons peu de preuves archéologiques pour attester de I'existence d'un royaume israélite

15


https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#josue-ou-yehoshoua-%D7%99-%D7%94%D7%95-%D7%A9-%D7%A2
https://lirelabiblehebraique.fr/#juges-ou-shoftim-%D7%A9-%D7%A4-%D7%98-%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#samuel-ou-shemouel-%D7%A9-%D7%9E%D7%95-%D7%90-%D7%9C
https://lirelabiblehebraique.fr/#samuel-ou-shemouel-%D7%A9-%D7%9E%D7%95-%D7%90-%D7%9C
https://lirelabiblehebraique.fr/#datation-composition-et-contexte-historique

uni. Cette période correspond aux livres de Samuel ou Shemouel et de Rois ou Melakhim
jusqu’a la mort de Salomon

900 a 600 avant JC : Fer II, dynastie des Omrides de 880 a 841 avant JC

931 avant JC, le schisme : se produit le schisme décrit dans le livre des Rois ou Melakhim
avec la partition en deux du royaume d’Israél : Juda au Sud et Isra€l au Nord.

e 772 avant JC, domination assyrienne : chute de Samarie capitale d’Israél face aux
Assyriens et passage du Nord sous domination assyrienne

e 589 avant JC, domination babylonienne : chute de Jérusalem capitale de Juda face aux
Babyloniens et passage de la région sous le contrdle des Babyloniens
539 avant JC : chute de Babylone aux mains des Perses
A partir de 539 avant JC : décret de Cyrus (dont I’historicité est débattue) qui permet le
retour des hébreux dans la terre promise et autorise la reconstruction du Temple

Pour aller plus loin sur le sujet de 1'histoire du peuple hébreu, notamment apres 1'exil Babylonien et
avec l'instauration de la diaspora, je vous invite a lire 1'ouvrage "Histoire du peuple hébreu" d'André
Lemaire.

Mer
Méditerrannée

(3T
G
NS > . e
TS
YN PSique /
\ X 4

L J

4 L4

8 =%

y

/ A
\/ .Y
A A o )
»/ ! = |
R
\. Désert ) - 9
( de Nubie SN
ot \ \
X S / \ 2 “w
o \ \
/ N _
£ e )
/ \ '.L,‘:t X \ JJ{/,,,/
R ‘\\ 8 = /""/‘ Océan
0 250 100 4 1000 L L o Indien =
Kilométre§ o b il

La Mésopotamie, plus connue du grand public sous le nom de "Croissant Fertile", grand région fertile
dans laquelle se déroule la plupart des histoires de la Bible Hébraique (NormanEinstein(Wikimedia
user), based on a similar map from the 1994 edition of the Encyclopedia Britannica. Translated by

user:Sting, CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons)

Synthése générale

La Torah (la Loi ou le Pentateuque) relate les récits de la création du monde jusqu'a I'entrée des
hébreux dans la terre promise. Cet ensemble composé de cinq livres attribués a Moise par la tradition
juive et chrétienne (bien que cela soit aujourd'hui largement réfuté par les chercheurs) comporte
¢galement de nombreuses lois et prescriptions a destination des hébreux, dont les fameux dix
commandements. Plusieurs figures se détachent de 1'ensemble comme Noé avec qui Dieu conclut sa
premiére alliance a la fin du Déluge, les Patriarches (Abraham, Isaac, Jacob), Joseph vendu comme

16


https://lirelabiblehebraique.fr/#samuel-ou-shemouel-%D7%A9-%D7%9E%D7%95-%D7%90-%D7%9C
https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D

esclave par ses fréres puis qui deviendra vice-roi d'Egypte et bien entendu Moise lui-méme qui guide
le peuple juif a la sortie d'Egypte et recoit la loi au mont Sinai. C'est un livre fondamental puisque la
Torah contient les lois essentielles du judaisme.

Les Prophétes racontent l'histoire d'Israél depuis l'entrée en Canaan jusqu'au au retour de l'exil
Babylonien. Cet ensemble est composé de huit livres. De nombreux thémes sont évoqués comme
l'idolatrie, I'injustice sociale, la désobéissance a Dieu... autant de sources de malheurs et de conflits
avec Dieu. Mais les Prophétes sont aussi jalonnés de récits €épiques et de conquétes, et il y a une trame
d'espérance avec toujours la volonté de retourner vers Dieu. Les personnages les plus marquants sont
sans doute Josué qui conduit la conquéte originelle, Samson a I'époque des Juges lorsqu'il n'y a pas de
roi en Israél, puis David (qui affrontera le géant Goliath) et Salomon. Parmi les personnages
prophétiques, on peut citer Isaie, Jérémie et Ezéchiel parmi les plus importants.

Les Autres Ecrits, comme son nom l'indique, regroupent tout une série de livres sur des thémes trés
variés. Cet ensemble comporte onze livres. On y retrouve de la poésie, de la philosophie et méme un
recueil sur l'histoire d'Israél. Les thémes sont donc trés variés puisque l'on y trouve aussi bien des
louanges que des histoires édifiantes, en passant par des énoncés historiques. On y trouve plusieurs
personnages marquants comme Job mis a I'épreuve par Dieu, Esther qui déjoue un complot contre les
juifs ou encore Ruth 'archétype de la convertie.

Ces trois groupes de livres forment un ensemble cohérent. On y retrouve a la fois une chronologie
avec un ordre des livres qui va de la naissance du monde au retour de I'exil Babylonien, ainsi que des
croisements entre les différents livres du Tanakh. Ainsi par exemple, dans les Autres Ecrits, on trouve
des textes comme Ruth ou Esther qui s'insérent dans la chronologie décrite dans les Prophétes. 11 faut
donc aborder le Tanakh a la fois comme un livre avec une cohérence d'ensemble mais aussi comme
une grande bibliothéque ou les auteurs font se croiser des ouvrages aux styles trés différents. Comme
vous allez le voir en détail, et comme nous l'avons déja évoqué, la nature des écrits est tres variée.
C'est ce qui fait la richesse du Tanakh.

Uﬁﬁﬂﬂﬁﬁﬂﬁ[
QQQQ’Q.\QQQQ&

2, N,

] ﬂﬂﬂ ﬂm
nmmmnmmmmmxm\

*

Ancien sceau montrant ['utilisation de 'araire (Albert T. Clay, Public domain, via Wikimedia
Commons)

17



Quelques ouvrages a lire

Voici une liste d'ouvrages (ou collections d'ouvrages) qu'il peut étre utile de lire avant et aprés une
lecture compléte du Tanakh :

Les ABC de la Bible aux éditions du Cerf

Les nombreux ouvrages de Thomas Romer sur 1’Ancien Testament

« Panorama de I’Ancien Testament » par Henrietta C. Mears

« L’Ancien Testament a travers 100 chefs-d’oeuvre de la peinture » par Regis Debray

« L’Ancien Testament expliqué a ceux qui n’y comprennent rien ou presque » par Jean-Louis
Ska

« Pour lire I’Ancien Testament », de Gérard Billon et Philippe Gruson

« 60 minutes pour comprendre la Bible », de Nick Page

L'archéo-bible Segond 21

Résumer le Tanakh et les livres qui le compose est une chose difficile qui n'aurait pas été possible sans
une aide extérieure. En plus des ouvrages listés au dessus, je tiens donc a citer les sites internet
"Univers de la Bible", "Bible Study Blueprint" et "Got Questions" dont j'ai utilisé les précicuses
ressources, ainsi que l'ouvrage "La Bible Simplissime" de Tessa MARIE. Je dois également
mentionner l'ouvrage "La Bible - Les Livres en résumé" de Christian DALEAU. Je cite également les
résumés de chacun des livres de 1'Ancien Testament intégrés dans I'édition de la Bible Segond 21,
ainsi que ceux de la Nouvelle Bible Segond édition d'étude.

Pour les plus studieux, il peut étre intéressant de lire I’ Ancien Testament/Tanakh dans une version dite
interlinéaire hébreu-francais. L’ouvrage se compose sur chaque page d’une version en hébreu, d’une
version en frangais courant et dans une traduction dite cecuménique. C’est un outil indispensable
lorsque 1’on souhaite €tre au plus proche des sources originales.

Concernant les différentes versions de la Bible Hébraique, je vous invite a lire mon article "Dans
quelle version lire la Bible Hébraigue ?". Vous y trouverez une liste de critéres pour choisir une
version, ainsi que plusieurs versions qui me semblent pertinentes en frangais et en hébreu.

Choix rédactionnels

Pour des raisons pratiques, j'ai décidé de garder l'intitulé des bibles chrétiennes pour le nommage des
livres, ce qui permettra au lecteur de se repérer plus facilement s'il est accompagné d'un exemplaire de
la Bible. Toutefois, les noms hébreux sont également indiqués dans un souci de logique et de respect
pour le texte hébreu. Vous trouverez également entre parenthéses le nom hébreu écrit avec 1'alphabet
hébraique. Les noms sont inscrits dans cet ordre : nom francais, translittération de 1'hébreu, nom
hébraique. A l'exception des cinq premiers de la Bible Hébraique qui sont écrits sur ce modéle : nom
francais, ancien nom dans certaines bibles chrétiennes et nom hébreu. Pour vous y retrouver dans la
prononciation, n'oubliez pas que 1'hébreu se lit de droite a gauche. C'est d'ailleurs 1'ordre des livres
dans la tradition hébraique qui est retenu pour les présenter. Chaque partie est introduite par la
premiére phrase du livre, qui donne souvent le ton ou pose certaines bases. S'ensuit un court résumé
du livre ou j'ai essayé de me focaliser sur les actions essentielles des grands personnages lorsque cela
¢tait possible. Dans d'autres cas le résumé est plus succinct, notamment lorsqu'il s'agit de livres qui ne
comportent pas une véritable histoire, comme cela peut-&tre le cas de certains livres prophétiques par

18


https://lirelabiblehebraique.fr/dans-quelle-version-lire-la-bible-hebraique/
https://lirelabiblehebraique.fr/dans-quelle-version-lire-la-bible-hebraique/

exemple. Les noms des personnages sont écrits en frangais, mais vous pourrez retrouver une liste des
principaux personnages de la Bible Hébraique avec leurs noms en hébreu a cette adresse ainsi que sur
cette autre page. Toutes les citations du Tanakh sont issues de la traduction de la Bible dite Segond 21.

Le Pentateuque ou la Torah (:71n)

Genése ou ""Au commencement' ou Bereshit (n°wN92)
Au commencement, Dieu créa le ciel et la terre.

Ainsi démarre le livre de la Genése qui s'ouvre sur le récit de la création du monde en six jours. Le
récit raconte ensuite I'histoire de 'humanité en commencant par Adam, le premier homme, jusqu'a
l'arrivée des hébreux en Egypte. On peut d'abord parler de la "chute" d'Adam et Eve aprés avoir
consommé le fruit interdit dans le jardin d'Eden. On peut également parler du premier meurtre avec
Cain qui tue son frére Abel par jalousie. Vient ensuite le récit du Déluge provoqué par la colére de
Dieu contre les hommes. Celui-ci décide toutefois d'épargner Noé¢ et sa famille, et c'est avec eux qu'il
conclut la premicre alliance biblique. Vient le fameux récit de la Tour de Babel ou Dieu décide de
disperser les hommes. S'ensuivent les histoires des Patriarches (Abraham, Isaac, Jacob). Et enfin, nous
avons l'histoire de Joseph vendu par ses fréres en tant qu'esclave a des Egyptiens et qui finira par
devenir 1'équivalent d'un vice-roi de I'Egypte. Ce dernier se réconcilie finalement avec ses fréres lors
d'une grande famine et fera entrer le peuple hébreu en Egypte.

A la synagogue, lors de la lecture hebdomadaire, la Genése est divisée en un total de douze sections
que voici (des liens vers les résumés des sections sont disponibles en cliquant sur le nom des sections)

Sefer Bereshit (Genese) Bereshit, n*wx12 Genese 1:1-6:8
Noa’h (Noé), m 6:9-11:32
Lekh Lekha, 7% 7> 12:1-17:27
Vayera, R 18:1-22:24

Haye Sarah, 7w »n 23:1-25:18

Toledot, M0 25:19-28:9
Vayetze, X¥" 28:10-32:3
Vayishla’h, now” 32:4-36:43
Vayeshev, 2w 37:1-40:23
Miketz, yn 41:1-44:17
Vavigash, wan 44:18-47:27
Vaye’hi, i 47:28-50:26

19


https://lirelabiblehebraique.fr/#recapitulatif-des-grands-personnages
https://lirelabiblehebraique.fr/breve-introduction-a-lhebreu/#quelques-exemples-bibliques-et-liturgiques
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-bereshit-%d7%91%d7%a8%d7%90%d7%a9%d7%99%d7%aa/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-noah-%d7%a0%d7%97/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-lekh-lekha-%d7%9c%d7%9a-%d7%9c%d7%9a/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-vayera-%d7%95%d7%99%d7%a8%d7%90/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-haye-sarah-%d7%97%d7%99%d7%99-%d7%a9%d7%a8%d7%94/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-toledot-%d7%aa%d7%95%d7%9c%d7%93%d7%95%d7%aa/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-vayetze-%d7%95%d7%99%d7%a6%d7%90/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-vayishlah-%d7%95%d7%99%d7%a9%d7%9c%d7%97/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-vayeshev-%d7%95%d7%99%d7%a9%d7%91/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-miketz-%d7%9e%d7%a7%d7%a5/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-vayigash-%d7%95%d7%99%d7%92%d7%a9/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-vayehi-%d7%95%d7%99%d7%97%d7%99/

=N

S SR frarlibect e ool
e e i B e o 18 :
[0 0 D 2 Saing faee P et

o
T UL 0 2 1% e 1 e 2 §

T R T

,;s
i

S P AR T

(The Bodleian Libraries, Oxford, CC BY 4.0, via Wikimedia Commons)

Exode ou "Noms' ou Shemot (n»w)

Voici les noms des fils d'Isra€l venus en Egypte avec Jacob, chacun accompagné de sa
famille : Ruben, Siméon, Lévi, Juda, Isacar, Zabulon, Benjamin, Dan, Nephthali, Gad et
Aser.

Le livre de I'Exode démarre ainsi sur une forme de généalogie. Un rappel utile pour indiquer que le
peuple est venu habiter en Egypte. Le théme du livre est essentiellement la liberté retrouvée du peuple
hébreu qui va se défaire de l'emprise des Egyptiens. Aprés la mort de Joseph, un nouveau roi
gouverne I'Egypte et se méfie des hébreux devenus trés nombreux. Il décide de les réduire en
esclavage et de tuer tous les nouveaux nés males. Un enfant réchappe. 1l s'agit de Moise. Celui-ci va
devenir un prophéte nommé par Dieu pour sortir les hébreux d'Egypte, c'est I'épisode du buisson
ardent. S'ensuit le récit des dix plaies d'Egypte (mort des nouveaux nés, sauterelles, gréles, eau
changée en sang etc...) puis la sortie d'Egypte lorsque le pharaon décide finalement de rendre leur
liberté aux hébreux. Vient ensuite le récit de la traversée de la Mer des Roseaux qui s'ouvre en deux
puis se referme sur les Egyptiens qui tentent de rattraper les hébreux. Les hébreux traversent ensuite le
désert et c'est a ce moment-l1a que Moise regoit la loi au Mont Sinai. S'ensuit une révolte des hébreux
qui fabriquent un veau d'or, ce qui amene Dieu a les obliger a construire la tente de la rencontre (ou
Tabernacle), qui doit servir en quelque sorte de sanctuaire mobile. L'arche d'alliance est également
construite a cette occasion. C'est dans 'Exode qu'est instituée la féte juive de la paque (Pessah). C'est
aussi dans 1'Exode qu'est institué le jour du Shabbat.

20


https://lirelabiblehebraique.fr/les-fetes-juives/#pessah-%D7%A4-%D7%A1-%D7%97
https://lirelancientestament.fr/le-shabbat/

A la synagogue, lors de la lecture hebdomadaire, 'Exode est divisé en un total de onze sections que
voici (des liens vers les résumés des sections sont disponibles en cliquant sur le nom des sections) :

Sefer Shemot (Exode)

Shemot, Mnw
Va’era, X

Bo, x2

Beshalakh, n>wa
Yitro,
Mishpatim, o*uswn
Teroumah, 7m0
Tetzave, M¥N

Ki Tissa, Rwn
Vayaghel, 21"

Pegoudei, *1pd

Exode 1:1-6:1

6:2-9:35

10:1-13:16

13:17-17:16

18:1-20:23

21:1-24:18

25:1-27:19

27:20-30:10

30:11-34:35

35:1-38:20

38:21-40:38

(Metropolitan Museum of Art, CCO, via Wikimedia Commons)

Lévitique ou "Et il appela" ou Vayiqra (X9p")

L'Eternel appela Moise; de la tente de la rencontre, il lui dit : "Transmets ces instructions

aux Israélites: Lorsque quelqu'un parmi vous fera une offrande a I'Eternel, il offrira du
bétail, du gros ou du petit bétail"

Le Lévitique démarre sur des instructions données par Dieu a Moise. C'est d'ailleurs le théme essentiel

de ce livre. Il s'agit donc d'un recueil de lois et de prescriptions a destination des hébreux. Le livre
s'appelle "Lévitique" en référence aux "Lévites", la tribu chargée d'occuper la fonction sacerdotale (ce
qui veut dire s'occuper de toute l'organisation religicuse). Le livre explore les notions de purs et

impurs, développe des notions de régles civiles et morales, et explore la notion de sainteté. C'est dans

21


https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-shemot-%d7%a9%d7%9e%d7%95%d7%aa/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-vaera-%d7%95%d7%90%d7%a8%d7%90/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-bo-%d7%91%d7%90/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-beshalakh-%d7%91%d7%a9%d7%9c%d7%97/
https://lirelabiblehebraique.fr/introduction-au-commentaire-de-la-parasha-%d7%a4%d6%b8%d6%bc%d7%a8%d6%b8%d7%a9%d6%b8%d7%81%d7%94/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-mishpatim-%d7%9e%d7%a9%d7%a4%d7%98%d7%99%d7%9d/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-teroumah-%d7%aa%d7%a8%d7%95%d7%9e%d7%94/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-tetzave-%d7%aa%d7%a6%d7%95%d7%95%d7%94/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-ki-tissa-%d7%9b%d7%99-%d7%aa%d7%a9%d7%90/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-vayaqhel-%d7%95%d7%99%d7%a7%d7%94%d7%9c/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-peqoudei-%d7%a4%d7%a7%d7%95%d7%93%d7%99/

le Lévitique que 1'on trouve de nombreuses régles relatives aux fétes juives, a la Cacherout, ainsi que
les régles de pureté. Le livre peut sembler fastidieux aux yeux d'un lecteur moderne, mais il faut
comprendre que ces régles sont la pour permettre aux Israélites de vivre dans la sainteté.

A la synagogue, lors de la lecture hebdomadaire, le Lévitique est divisé en un total de dix sections que
voici (des liens vers les résumés des sections sont disponibles en cliquant sur le nom des sections) :

Sefer Vayikra (Lévitique) Vayikra, &7p" Lévitique 1:1-5:26
Tzav, 18 6:1-8:36
Shemini, *1»w 9:1-11:47
Tazria, ¥™1n 12:1-13:59
Metzora, y1x¥n 14:1-15:33

A’harei Mot, N »nR 16:1-18:30

Kedoshim, o7 19:1-20:27
Emor, Mk 21:1-24:23
Behar, 2n2 25:1-26:2

Be’houkotai, *nmipina 26:3-27:34

(LGLou, CC BY-SA 4.0, via Wikimedia Commons)

Nombres ou "Dans le désert" ou Bamidbar (12722)

L'Eternel parla a Moise dans le désert du Sinai, dans la tente de la rencontre, le premier
jour du deuxiéme mois, la deuxiéme année apres leur sortie d'Egypte.

Les Nombres démarre sur 1'Eternel qui s'adresse a Moise dans la tente de la rencontre. Le livre relate
plus particuliérement les 40 années d'errance du peuple juif dans le désert, suite au refus des hébreux
de rentrer dans le pays promis. En effet, 12 espions avaient espionné le pays de Canaan, mais les
hébreux n'ont pas cru en la promesse de Dieu de les aider a conquérir le pays malgré les menaces qui
s'y trouvaient (notamment la présence de géants, les Anak). Les hébreux sont alors condamnés a errer

22


https://lirelabiblehebraique.fr/les-fetes-juives/
https://lirelabiblehebraique.fr/la-cacherout-la-cuisine-juive/
https://lirelabiblehebraique.fr/les-lois-de-purete-dans-le-judaisme/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-vayikra-%d7%95%d7%99%d7%a7%d7%a8%d7%90/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-tzav-%d7%a6%d7%95/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-shemini-%d7%a9%d7%9e%d7%99%d7%a0%d7%99/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-tazria-%d7%aa%d7%96%d7%a8%d7%99%d7%a2/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-metzora-%d7%9e%d7%a6%d7%95%d7%a8%d7%a2/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-aharei-mot-%d7%90%d7%97%d7%a8%d7%99-%d7%9e%d7%95%d7%aa/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-kedoshim-%d7%a7%d7%93%d7%95%d7%a9%d7%99%d7%9d/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-emor-%d7%90%d7%9e%d7%95%d7%a8/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-behar-%d7%91%d7%94%d7%a8/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-behoukotai-%d7%91%d7%97%d7%95%d7%a7%d7%95%d7%aa%d7%99/

pendant 40 ans dans le désert jusqu'a la mort de la génération qui a fauté. Le livre s'achéve toutefois
sur la conquéte de la Transjordanie a la frontiére de Canaan, le pays promis. Un des personnages
marquant du livre est le prophete Balaam. Mandaté par Balak, roi des Moab, pour maudire les
Israélites, il finit par bénir les Israélites. Un épisode célebre est celui ou son anesse refuse d'avancer
car voyant l'ange de Dieu sur la route.

A la synagogue, lors de la lecture hebdomadaire, le livre des Nombres est divisé en un total de dix
sections que voici (des liens vers les résumés des sections sont disponibles en cliquant sur le nom des
sections) :

Sefer Bamidbar (Nombres) Bamidbar, 72712 Nombres 1:1-4:20

Nasso, X1 4:21-7:89

Beha’alot’kha, 7n1%vina 8:1-12:16

Shla’h lekha, 72 nbw 13:1-15:41

Kora’h (Kor¢é), np 16:1-18:32

Houkat, npn 19:1-22:1
Balak, P22 22:2-25:9
Pin’has, omo 25:10-30:1
Matot, nun 30:2-32:42
Massei, “yon 33:1-36:13

(Shmuel ben Ya'akov, Public domain, via Wikimedia Commons)

Deutéronome ou "Paroles' ou Devarim (2%937)

Voici les paroles que Moise adressa a tout Israél de l'autre c6té du Jourdain, qui se
trouve vis-a-vis de Suph, entre Paran, Tophel, Laban, Hatséroth et Di-Zahab.

23


https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-bamidbar-%d7%91%d7%9e%d7%93%d7%91%d7%a8/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-de-nasso-%d7%a0%d7%a9%d7%90/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-behaalotkha-%d7%91%d7%94%d7%a2%d7%9c%d7%95%d7%aa%d7%9a/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-shlah-lekha-%d7%a9%d7%9c%d7%97-%d7%9c%d7%9a/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/14/resume-de-la-parasha-korah-%d7%a7%d7%a8%d7%97/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/12/resume-de-la-parasha-houkat-%d7%97%d7%a7%d7%aa/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/12/resume-de-la-parasha-balak-%d7%91%d7%9c%d7%a7/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/12/resume-de-la-parasha-pinhas-%d7%a4%d7%a0%d7%97%d7%a1/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/12/resume-de-la-parasha-matot-%d7%9e%d7%98%d7%95%d7%aa/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-massei-%d7%9e%d7%a1%d7%a2%d7%99/

Le Deutéronome s'ouvre sur des paroles de Moise au peuple d'Israél. Le livre reprend les lois
développées dans les précédents chapitres de la Torah tout en les développant et les adaptant en vue de
l'entrée dans la terre promise. Le livre s'achéve sur la mort de Moise (qui ne verra pas la terre
promise) et l'entrée des Israélites dans le pays de Canaan. Comme précédemment, le peuple est
rappelé a ses obligations, a savoir : adorer Dieu, ne pas adopter les coutumes des peuples étrangers et

ne pas adorer leurs dieux. Plusieurs bénédictions (en cas de respect de la loi) et malédictions (en cas
de non respect de la loi) sont adressées au peuple juif. C'est dans le Déutéronome que se trouve la

célébre pricre juive du Shema Israél.

A la synagogue, lors de la lecture hebdomadaire, le Deutéronome est divisé¢ en un total de onze
sections que voici (des liens vers les résumés des sections sont disponibles en cliquant sur le nom des

sections) :

Sefer Devarim (Deutéronome) Devarim, 027

Va’et’hanan, JannR
Eikev, 2py

Re’eh, R
Shoftim, o*vow
Ki Tetze, ®x¥n ">

Ki Tavo, X12n »
Nitzavim, 0°2%"1
Vayelekh, 77"

Haazinou, 17187

Veézot HaBerakha, 737277 nRM

Deutéronome 1:1-3:22

3:23-7:11

7:12-11:25

11:26-16:17

16:18-21:9

21:10-25:19

26:1-29:8

29:9-30:20

31:1-31:30

32:1-32:52

33:1-34:12

(National Library of Israel, Public domain, via Wikimedia Commons)

24


https://lirelancientestament.fr/le-chema-israel/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-devarim-%d7%93%d7%91%d7%a8%d7%99%d7%9d/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-vaethanan-%d7%95%d7%90%d7%aa%d7%97%d7%a0%d7%9f/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-eikev-%d7%a2%d7%a7%d7%91/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-reeh-%d7%a8%d7%90%d7%94/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-shoftim-%d7%a9%d7%95%d7%a4%d7%98%d7%99%d7%9d/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-ki-tetze-%d7%9b%d7%99-%d7%aa%d7%a6%d7%90/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-ki-tavo-%d7%9b%d7%99-%d7%aa%d7%91%d7%95%d7%90/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-nitzavim-%d7%a0%d7%99%d7%a6%d7%91%d7%99%d7%9d/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-vayelekh-%d7%95%d7%99%d7%9c%d7%9a/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-haazinou-%d7%94%d7%90%d7%96%d7%99%d7%a0%d7%95/
https://lirelabiblehebraique.fr/2024/07/13/resume-de-la-parasha-vezot-haberakha-%d7%95%d7%96%d7%90%d7%aa-%d7%94%d7%91%d7%a8%d7%9b%d7%94/

Les Propheétes ou Neviim (2°8°21)

Prophetes antérieurs ou Neviim rishonim (2317289 2°R°21)
Josué ou Yehoshoua (ywi7?)

Apres la mort de Moise, I'Eternel dit a Josué, fils de Nun et assistant de Moise : "Mon
serviteur Moise est mort"

Ainsi démarre le livre de Josué, attribué par le tradition a ce dernier. Le livre retrace essentiellement la
conquéte du pays de Canaan et sa répartition entre les différentes tribus d'Israél. Le récit s'ouvre par la
traversée du Jourdain séparé miraculeusement en deux par Dieu, ce qui n'est pas sans rappeler
I'épisode de la Mer des Roseaux. Puis c'est dans ce livre qu'a lieu la trés célébre bataille de Jéricho
durant laquelle les Israélites font s'écrouler les murailles au son de la trompette. L'autre épisode
célebre est la bataille de Gabaon ou le soleil s'arréte dans le ciel pour permettre aux Israélites de
combattre. C'est donc essentiellement un récit de conquéte avec en fin d'ouvrage un trés long
descriptif de 'attribution des terres a chacune des tribus d'Israél.

Juges ou Shoftim (2>usw)

Apreés la mort de Josué, les Israélites consultérent 1'Eternel en disant : "Qui de nous
montera le premier contre les Cananéens pour les attaquer ? "

Le livre des Juges démarre a la mort de Josué. Il raconte 1'époque troublée que traverse le peuple
d'Israél privé d'un chef, et comment des Juges - des chefs du peuple d'Israél qui sont les principaux
protagonistes - viennent au secours du peuple d'Israél. Il couvre donc une période qui va de la mort de
Josué a la nomination du premier roi d'Israél. Le plan de Dieu était de chasser tous les Cananéens,
mais le peuple laisse certains d'entre eux subsister sur le territoire. Cette situation provoque le retour
de l'idolatrie et les hébreux se mettent a adorer les Dieux des communautés environnantes. Le cycle
suivant se répéte plusieurs fois : le peuple se détourne de Dieu, des ennemis viennent les opprimer,
Dieu envoie un sauveur en la personne d'un juge. Il y a un total de douze juges qui sont mentionnés
dont les plus célebres sont sans doute Samson (connu pour sa force surhumaine et qui aura une
relation avec la fameuse Dalila), Débora (une femme, également prophétesse) et Gédéon.

Samuel ou Shemouel (>81)

Il y avait un homme de Ramathaim-Tsophim, de la région montagneuse d'Ephraim, du
nom d'Elkana.

Le livre de Samuel (décomposé en deux livres dans les bibles chrétiennes) relate 'histoire d'Israél de
la fin de la période des Juges avec la naissance et le mandat de Samuel, puis les débuts de la
monarchie avec les régnes de Saiil et de David. Comme indiqué plus haut, c'est la traduction grecque
qui a abouti a la partition du livre en deux dans les bibles chrétiennes. On y suit les aventures de
Samuel - lui-méme juge, né d'une femme stérile du nom de Anne qui décide de le confier au prophéte
Eli - qui va oindre (consacrer) les deux premiers rois d'Israél, a savoir : Saiil et David. Saiil, premier
roi, deviendra rapidement jaloux de David que Dieu désignera pour lui succéder et qui rejettera Saiil.
Ce dernier deviendra fou au point de poursuivre sans relache David. Il finit par mourir a la bataille.
Puis on suit les aventures du roi David qui posséde une relation particuliere avec I'Eternel mais qui

25



commet de nombreuses fautes morales, dont la plus célebre est I'adultére avec la femme du général
Urie le Hittite : Bethsabée (ou Bath-Shéba). Il tentera de couvrir sa faute en faisant assassiner le
général. A la suite d'une guerre civile, la capitale est transférée a Jérusalem. Parmi les autres épisodes
célebres, on peut également parler en début du livre du vol de 1'arche d'alliance par les Philistins, ce
qui provoque alors de nombreuses catastrophes dans leur peuple, et les oblige au final a restituer
l'arche d'alliance aux Israélites.

Rois ou Melakhim (275%%)
Le roi David était vieux, il était d'un dge avancé.

Le livre des Rois (décomposé lui aussi en deux livres dans les bibles chrétiennes) raconte 1'histoire
d'Israél sous le régne de Salomon puis I'histoire des rois aprés la partition du royaume d'Israél en deux
avec Israél au Nord et Juda au Sud. Salomon était particuliérement réputé pour sa sagesse (don qu'il
avait demandé a Dieu), illustrée par le fameux épisode du jugement de Salomon durant lequel il dut
départager deux femmes sur le fait de savoir a qui appartenait un bébé. Il menace alors de couper le
bébé en deux. Celle qui préférait abandonner I'enfant était la vraie mére. S'ensuit la construction du
temple a Jérusalem. Son fils Roboam prendra la suite, mais de mauvais choix vont conduire a une
nouvelle guerre civile et a la séparation en deux du royaume. Le livre des Rois se poursuit ensuite sur
la chute du royaume d'Isra€l face aux Assyriens puis la chute de Juda face a Babylone. Le livre
raconte l'histoire des 20 rois de Juda et 19 rois d'Israél. Le livre passe en revue les régnes des
différents rois avec une approche assez manichéenne : soit le roi fait ce qui est bon aux yeux de
'Eternel, soit ce qu'il fait est mauvais. La cause de la chute des deux royaumes est principalement
l'idolatrie (soit le culte d'autres dieux). Dans les deux cas, les peuples sont déportés et exilés. Samarie,
capitale d'Israél, tombe en 722 avant JC aux mains des Assyriens. Jérusalem, capitale de Juda, tombe
en 589 avant JC aux mains des Babyloniens.

e

(J. S. Hoory, Public domain, via Wikimedia Commons)
Prophétes postérieurs ou Neviim aharonim (2317918 2°8°21)
Isaie ou Yeshayahou (37yw?)

Vision d'Isaie, fils d'Amots, sur Juda et Jérusalem, durant les régnes d'Ozias, d'Achaz et
d'Ezéchias sur Juda.

26



Le livre d'Isaie se présente comme une révélation faite au prophéte du méme nom. Le livre annonce
I'exil qui attend les Judéens du fait de leur immoralité. Le texte est particuliérement célébre pour
I'annonce d'un enfant qui serait le messie. Ce texte est trés prisé par les chrétiens qui voient dans cet
enfant I'annonce de Jésus-Christ. Dans ce livre, Isaie prophétise notamment contre les autres nations a
savoir 1'Assyrie, Babylone, Moab, la Syrie et 1'Ethiopie.

Jérémie ou Yrmeyahou (713%7)

Paroles de Jérémie, fils de Hilkija, 1'un des prétres qui se trouvaient a Anathoth, dans le
pays de Benjamin, parole de 1'Eternel qui lui fut adressée durant la treiziéme année du
régne de Josias, fils d'Amon, sur Juda ainsi que durant le régne de Jojakim, fils de
Josias, sur Juda, et jusqu'a la fin de la onziéme année du régne de Sédécias, fils de
Josias, sur Juda, jusqu'au cinquiéme mois, moment ou les habitants de Jérusalem furent
emmenés en exil.

Le livre de Jérémie se présente comme un recueil de paroles prophétiques par le personnage du méme
nom. Dieu commence par rappeler a Jérémie que sa mission prophétique a été décidée avant méme sa
naissance. C'est a Jérémie que I'on doit I'expression de "jérémiades" (qui veut dire "plainte sans fin"),
voir notamment le livre des Lamentations qui est selon la tradition une oeuvre de Jérémie. Dans ce
livre, il met en garde successivement contre des alliances avec les grandes puissances de 1'époque, a
savoir : I'Egypte, I'Assyrie et la Babylonie. Il se fait aussi critique de l'idolatrie et du déclin moral du
peuple d'Israél. 1l sera témoin de la chute de Jérusalem et sera contraint a l'exil en Egypte. Malgré ses
appels a la repentance, il est souvent ignoré voir persécuté.

Ezéchiel ou Yehezqel (>Xp17°)

La trentiéme année, le cinquiéme jour du quatriéme mois, je faisais partie des exilés,
pres du fleuve Kebar.

Le livre d'Ezéchiel raconte le ministére prophétique du personnage du méme nom. Lui-méme exilé, il
prophétise contre les Judéens restés au pays et contre les nations opposées a Jérusalem. C'est dans le
livre d'Ezéchiel que se trouve une vision du temple restauré et la promesse d'un retour a la terre
promise. Il prophétise également contre d'autres nations comme les Edomites, Ammon, I'Egypte ou
encore la ville de Tyr. On doit également au livre d'Ezéchiel la vision du chariot de feu.

AN R o
2Ty |

0@y 5,

wsen .‘\‘I Wi |
™ 3

=
;&
]

R
22D %Y oy

1033 BuY pipam ;‘

27



Les 12 petits prophétes ou Trei Asar ("2¥ 59n)

Comme indiqué plus haut, le nom "petits prophétes” vient de la taille des livres, plus petits que les
trois principaux, a savoir Isaie, Jérémie et Ezéchiel. Ils sont au nombre de 12, en voici la liste :

Osée ou Hoshéa

Joél ou Yoél

Amos

Abdias ou Ovadia
Jonas ou Yona

Michée ou Mikha
Nahum ou Nahoum
Habacuc ou Havaqouq
Sophonie ou Tsephania
Aggée ou Haggai
Zacharie ou Zekharia
Malachie ou Malakhi

Je propose ici une syntheése des 12 "petits prophétes”, dans la mesure ou les livres sont souvent tres
courts. A l'exception de Jonas, connu pour la célébre histoire de la baleine (Jonas ne veut pas
accomplir les ordres de Dieu et cherche a s'enfuir par bateau, il est alors pris dans une tempéte et doit
se jeter a la mer, il est alors avalé par une baleine et reste pendant trois jours dans son ventre), les
"petits prophétes" ont souvent une théologie semblable : Israél se détourne de son Dieu, des sanctions
sont a venir, mais une conclusion paisible est possible si I'on accepte de se rapprocher de Dieu. Vous
trouverez toutefois a la suite une bréve synthése de chacun des livres (qui n'en constituent qu'un seul
dans la tradition hébraique) :

Osée ou Hoshéa (ywim)

Parole de 1'Eternel adressée a Osée, fils de Beéri, durant les régnes d'Ozias, de Jotham,
d'Achaz et d'Ezéchias sur Juda, et durant celui de Jéroboam, fils de Joas, sur Israél.

Le message du prophéte Osée est principalement adressé contre 1'idolatrie et la corruption en lien avec
la prospérité matérielle en Israél. Osée compare la relation entre Dieu et Israél a une relation
conjugale. Cette relation entre un mari fidele et une femme volage peut &tre interprétée comme
allégorique ou comme réellement vécue par le prophéte. Elle est généralement vue comme allégorique
et symbolisant I'amour inconditionnel de Dieu pour Israél qui a tendance a se détourner de Dieu au
profit d'autres divinités.

Joél ou Yoél (o81v)
Parole de I'Eternel adressée a Joél, fils de Pethuel.

Joél mentionne une invasion de sauterelles et une sécheresse ayant dévasté Juda. C'est un appel a
revenir a Dieu.

28



Amos (09%Y)

Paroles d'Amos, 1'un des bergers de Tekoa, visions qu'il a eues sur Israél durant les
régnes d'Ozias sur Juda et de Jéroboam, fils de Joas, sur Isra€l, deux ans avant le
tremblement de terre.

Amos dénonce essentiellement les injustices sociales qui ont cours et prophétise contre de nombreuses
nations (Damas, Gaza, Tyr, Edom, Ammon, Moab, Juda, Israél).

Abdias ou Ovadia (7372Y)
Vision d'Abdias

Abdias prononce essentiellement une condamnation contre les Edomites, il s'agissait de voisins des
Israélites avec lesquels ils étaient en conflit.

Jonas ou Yona (:11%°)

La parole de 1'Eternel fut adressée a Jonas, fils d'Amitthai : "Léve-toi, va a Ninive, la
grande ville, et crie contre elle, car sa méchanceté est montée jusqu'a moi".

Trés connu pour 1'épisode de la baleine (dont j'ai parlé plus haut en introduction du livre des 12 "petits
prophétes"), Jonas raconte I'histoire du prophéte du méme nom qui ne voulait pas accomplir la
mission confiée par Dieu. Il se ravise finalement et se rend a Ninive pour annoncer la colére de Dieu.
Les habitants de Ninive se repentent de leurs fautes et Dieu décide finalement de ne pas appliquer sa
sanction ce qui irrite Jonas.

Michée ou Mikha (;19°%)

Parole de 1'Eternel adressée a Michée de Morésheth durant les régnes de Jotham, Achaz
et Ezéchias sur Juda, vision qu'il a eue sur Samarie et Jérusalem.

Michée dénonce lui aussi la corruption morale et spirituelle des Israélites, tout en annongant la
naissance d'un libérateur.

Nahum ou Nahoum (23172)
Message sur Ninive. Livre de la vision de Nahum, d'Elkosh.

Nahum prophétise essentiellement sur la chute de Ninive. A la différence des autres "petits
prophétes", il n'y a pas de dénouement heureux si on peut dire, et le jugement est définitif.

Habacuc ou Havaqouq (?p217)
Message dont le prophéte Habakuk a eu la vision.

La prophétie d'Habacuc prend la forme d'un dialogue entre Dieu et son prophéte, et annonce
l'intervention des Babyloniens pour punir les Israélites de leur infidélité. Le texte se conclut par un
long cantique.

29



Sophonie ou Tsephania (57212%)

Parole de I'Eternel adressée a Sophonie, fils de Cushi et descendant de Guedalia,
d'Amaria et d'Ezéchias, durant le régne de Josias, fils d'Amon, sur Juda.

Sophonie invite les Judéens a se tourner a nouveau vers Dieu pour ne pas connaitre le méme sort que
le royaume d'Isra€l. Il prophétise également contre les autres nations : Gaza, Askalon, Moab, Ekron
etc...

Aggée ou Haggai (53m)

La deuxiéme année du régne de Darius, le premier jour du sixiéme mois, la parole de
I'Eternel fut adressée par l'intermédiaire du prophete Aggée au gouverneur de Juda
Zorobabel, fils de Shealthiel, et au grand-prétre Josué, fils de Jotsadak : "Voici ce que dit
I'Eternel, le maitre de l'univers : Ce peuple prétend : 'Il n'est pas encore venu, le moment
de reconstruire la maison de 1'Eternel' ".

Le ministére d'Aggée est essentiecllement un appel a reconstruire le temple.
Zacharie ou Zekharia (717921)

Le huitiéme mois, la deuxiéme année du régne de Darius, la parole de 1'Eternel fut
adressée au prophete Zacharie, fils de Bérékia et petit-fils d'Iddo : " L'Eternel a été trés
irrité contre vos anceétres".

Comme Aggée, Zacharie invite les juifs a reprendre la construction du temple.
Malachie ou Malakhi (°>8%%)
Message, parole de 1'Eternel adressée a Israél par l'intermédiaire de Malachie.

Malachie prophétise essentiellement contre le reldchement des moeurs et dénonce le formalisme
religieux. Par formalisme religieux, on entend par 1a une pratique de la religion qui ne repose pas sur
une foi sincere.

Les Autres Ecrits ou Ketouvim (2°31n5)

Ecrits antérieurs ou Sifrei Emet (%R 5790)
Psaumes ou Tehilim (2°%7n)

Heureux I'homme qui ne suit pas le conseil des méchants, et qui ne s'arréte pas sur la
voie des pécheurs

Les Psaumes est un recueil de cantiques et priéres de louange, de supplication et d'imprécation. On en
dénombre un total de 150. Ils sont composés par des auteurs trés différents (Moise, le roi David,
Asaph, les descendants de Koré, Héman, Ethan et des anonymes).

30



Proverbes ou Mishlei ("92»)

Proverbes de Salomon, fils de David, roi d'Israél, pour connaitre la sagesse et
l'instruction, pour comprendre les paroles de l'intelligence, pour recevoir des lecons de
bons, de justice, d'équité et de droiture, pour donner du discernement & ceux qui
manquent d'expérience, de la connaissance et de la réflexion aux jeunes.

Les Proverbes est un livre que l'on pourrait qualifier de philosophique. Ce dernier contient de
nombreux dictons, avertissements et paroles de sagesse. Tous les domaines de la vie sont ainsi
abordés. IlIs sont attribués a trois personnes au moins (le roi Salomon, Agur et Lemuel).

Job ou Iyov (2°X)
Il y avait dans le pays d'Uts un homme qui s'appelait Job.

Le livre de Job relate I'histoire du personnage du méme nom. Ce dernier est mis a l'épreuve par Dieu
qui veut savoir si celui-ci 1'aime vraiment, dans le cadre d'une sorte de pari avec Satan. Job est alors
dépouillé de toute ses richesses, et il tente d'obtenir conseil auprés de ses amis. Ces derniers ignorant
le plan de Dieu ne peuvent malheureusement pas faire grand-chose pour lui, si ce n'est I'accabler
davantage en lui disant notamment que ses malheurs ont forcément une raison. Pour autant, Job ne
renie pas Dieu. Le theme majeur du livre est donc la souffrance et l'incompréhension du plan de Dieu.
A la fin du récit, Dieu s'adresse a Job sans lui expliquer la raison de son malheur, tout en lui montrant
sa gloire et en le restaurant dans ses richesses.

Lz

(Davidbena, CC BY-SA 4.0, via Wikimedia Commons)
Cinq rouleaux ou Hamesh Megilloth (n1o5» @)
Cantique des Cantiques ou Shir Hashirim (2377w 9°w)

Qu'il m'embrasse des baisers de bouche ! Oui, ton amour est meilleur que le vin, tes
parfums ont une odeur agréable.

31



Le Cantique des Cantiques est un texte érotique qui semble célébrer - de fagon métaphorique - I'amour
de Dieu avec son peuple. On peut donc l'interpréter au sens littéral comme un texte sur I'amour, ou
comme un texte métaphorique sur la relation entre Dieu et Israél.

Ruth ou Routh (m9)
A 1'époque des juges, il y eut une famine dans le pays.

Le livre de Ruth relate I'histoire de cette femme - une étrangére - qui s'intégre a la nation d'Israél et
deviendra l'ancétre des plus grands rois. Le livre raconte 1'histoire d'une famille partie d'Israél au
moment d'une famine pour trouver un avenir meilleur en Moab. Mais le mari décéde ainsi que ses
deux fils qui avaient pris pour épouses des Moabites : Ruth et Orpa. Naomi, la veuve, décide de partir
avec ses deux belles filles pour retourner en Isra€l. Ruth - une moabite - va alors faire rencontre d'un
Israélite du nom de Boaz et se marier avec lui. C'est une figure de la conversion qui est d'apres la
tradition biblique l'arriére grand-mére du roi David. Dans les bibles chrétiennes, ce livre fait la
jonction entre Juges et Samuel.

Lamentations ou Eikha (772°X)
Comment ! Elle est assise solitaire, cette ville si peuplée, elle est pareille a une veuve !

Traditionnellement attribué a Jérémie, le livre des Lamentations évoque notamment la chute de
Jérusalem et la destruction de son temple par 'Empire Babylonien.

Ecclésiaste ou Qohelet (n%:77)
Paroles de 1'Ecclésiaste, fils de David, roi a Jérusalem.

Le livre de I'Ecclésiaste est un ouvrage de réflexion sur le sens de la vie. Le message du livre peut
surprendre puisqu'il consiste a dire que tout est vanité. Seul le Créateur semble essentiel.

Esther (\n%R)

C'était a 1'époque d'Assuérus, de cet Assuérus qui régnait sur 127 provinces de 1'Inde
jusqu'en Ethiopie.

L'action du livre d'Esther se déroule a la cour du roi Xerxes auprés de la communauté juive restée en
exil. Esther - qui cache ses origines juives en suivant le conseil de son oncle Mardochée - est 1'épouse
du roi, et par son intervention, elle évite le massacre des juifs ordonné par Xerxes (nommé aussi
Assuérus, en fonction des traductions) sous l'influence de son conseiller Haman. C'est cette histoire
qui est célébrée lors de la féte juive des Pourim. Le récit est notable par I'absence de toute mention de
Dieu.

32


https://lirelabiblehebraique.fr/les-fetes-juives/#chabbat-6

(Davidbena, CC BY-SA 4.0, via Wikimedia Commons)

Ecrits postérieurs
Daniel (?8%17)

La troisiéme année du régne de Jojakim sur Juda, Nebucadnetsar, le roi de Babylone,
marcha contre Jérusalem et en fit le siége.

Le livre Daniel raconte I'histoire du personnage du méme nom issu de l'aristocratie, déporté a
Babylone apres 1'attaque de Nebucadnetsar (ou Nabuchodonosor) contre Jérusalem. L'action du livre
se situe aupres de la cour de I'aristocratie Babylonienne, puis sous la domination des Perses. Le livre
raconte ainsi les aventures de Daniel aupres de la cour de Babylone. Le récit est jalonné d'histoires
que l'on pourrait qualifier d'édifiantes et de visions prophétiques. Parmi les histoires racontées, on
peut parler de celle ou Daniel est notamment capable d'interpréter correctement les visions du roi de
Babylone, ce que ne parviennent pas a faire les devins et astrologues de la cour. Une autre histoire treés
céleébre est celle ou Daniel est jeté dans une fosse aux lions, mais celui-ci est alors miraculeusement
épargné par les lions.

Esdras et Néhémie ou Ezra-Nehemia (X71Y)

La premiére année du régne de Cyrus sur la Perse, I'Eternel réveilla 'esprit de Cyrus, roi
de Perse, afin que s'accomplisse la parole de 1'Eternel prononcée par la bouche de
Jérémie, et il fit faire de vive voix, et méme par écrit, la proclamation que voici dans
tout son royaume : "Voici ce que dit Cyrus, roi de Perse : I'Eternel, le Dieu du Ciel, m'a
donné tous les royaumes de la terre et m'a désigné pour lui construire un temple a
Jérusalem en Juda".

Le livre d'Esdras-N¢éhémie s'intéresse a I'histoire d'Israél depuis le décret de Cyrus autorisant le retour
des juifs dans la terre promise, et a la reconstruction du temple et la muraille de Jérusalem. Il parle
aussi de la rivalit¢é avec les peuples voisins, et de la reconstitution d'une communauté civile et

33



politique avec les rapatriés. Les débuts sont difficiles car les communautés voisines et les Perses
craignent qu'Israél ne retrouve sa force passée. Les travaux de reconstruction sont ainsi interrompus
plusieurs fois. Vient également une polémique sur les mariages mixtes, ou les Israélites sont accusés
(a nouveau) d'adorer des Dieux étrangers, ce qui conduit a I'exclusion des femmes étrangeres.

Chroniques ou Divrei Hayamim (2°%2%7 %937)

Il y eut Adam, Seth, Enosh, Kénan, Mahalaleel, Jéred, Hénoc, Matushélah, Lémec, Noé,
Sem, Cham, Japhet.

Le livre des Chroniques (décomposé lui aussi en deux livres dans les bibles chrétiennes) raconte
I'histoire depuis Adam jusqu'au retour de l'exil Babylonien. C'est une sorte de synthése de I'histoire
d'Israél. Le livre des Chroniques reprend beaucoup des livres de Samuel et Rois.

LER 4 -m';ai'w;uw

TR DY Szt e Y NSNS,
DYDY DY DO N Y EA ah

i -t ) L T R

T DTN D Do N
PANTNDLT D3uad VN g
TIND VUND N DoRDpLS

"'-.'1

(Thaler Tamas, CC BY-SA 4.0, via Wikimedia Commons)

Récapitulatif des grands personnages

Je propose ici un récapitulatif des grands personnages que l'on croise dans le Tanakh avec une
biographie assez sommaire. J'ai également mentionné entre parentheses leur nom en hébreu et leurs
éventuelles translittérations pour se rapprocher de I'original :

e Adam (278) et Eve (M) : il s'agit des premiers étres humains créés par Dieu lui-méme.
Adam est créé a partir d'un peu de terre, quant a Eve elle est issue d'une cote d'Adam. Ils
seront exclus du jardin d'Eden aprés avoir gotité du fruit de 1'arbre de la connaissance

e Noé (Noah en hébreu m) : lorsque Dieu décide de punir I'humanité pour ses fautes avec le
Déluge, il choisit Noé pour survivre ainsi que sa famille et différents animaux de la Terre.
C'est avec Noé que Dieu conclut la premiére alliance biblique. De cette alliance biblique, les
sages du judaisme ont déduit plusieurs lois applicables a I'ensemble de I'humanité. On parle
de loi Noachides et de Noachisme

e Les Patriarches (Abraham ou Avraham 27938, Isaac ou Yitzhak prys, Jacob ou Yakov
en hébreu 2py°) : ce sont les péres fondateurs du peuple hébreu. Isaac est le fils d'Abraham et
de Sara. Jacob est le fils d'Isaac et de Rebecca. Trois religions revendiquent le méme ancétre
Abraham, & savoir les religions : juives, musulmanes et chrétiennes. On parle a cet effet de
religion abrahamiques. Abraham aura également pour fils Ismaél qui est I'ancétre des arabes

34


https://lirelabiblehebraique.fr/le-noachisme/

Joseph (Yosef en hébreu ng¥) : ce personnage a une histoire spéciale. Hai par ses fréres, ces
derniers décident de le vendre en tant qu'esclave. Arrivé en Egypte, il deviendra vice-roi puis
accueillera le peuple hébreu en Egypte

Moise (Moché en hébreu mwn) : personnage le plus important du Tanakh et plus
spécifiquement de la Torah, c'est a lui qu'on doit les cinq premiers livres du Tanakh selon la
tradition. C'est Iui qui va faire sortir le peuple d'Egypte et qui recevra la loi sur le mont Sinai
Josué (Yehoshoua en hébreu pwim) : successeur de Moise, il conduira la conquéte du pays
de Canaan

Samuel (Shemouel en hébreu »8mw) : juge pendant la période trouble que traverse Israél
sans roi, c'est lui qui consacrera les deux premiers rois d'Israél : Saiil et David

Saiil (Shaul en hébreu 98®) : premier roi d'Israél. Suite a des fautes, Dieu se détournera de
lui et choisira David pour lui succéder. Il sombrera dans la folie

David (717) : second roi d'Isra€l. C'est lui qui affrontera le géant Goliath. Il jouit d'une
relation particuliére avec Dieu mais commet de nombreuses fautes morales

Salomon (Shlomo en hébreu 7%) : troisiéme roi d'Israél. Il était réputé pour sa grande
sagesse (voir le jugement de Salomon, dans le livre des Rois ou Melakhim)

Nebucadnetsar (728372323) : ou Nabuchodonosor II. 11 fiit le roi de I'Empire Néo-Babylonien
de 605 a 562 avant JC. C'est lui qui détruisit Jérusalem en 587 avant JC

Cyrus (Kurush en hébreu wa13) : ou Cyrus II ou Cyrus le Grand, est le fondateur de
I'Empire Perse. Il régna de 559 a 530 avant JC. C'est un des rares personnages non juif qui est

vénéré dans le Tanakh pour avoir permis la reconstruction de Jérusalem et du Temple, méme
si les historiens débattent de I'historicité du décret de Cyrus

(LGLou, CC BY-SA 4.0, via Wikimedia Commons)

Bréve introduction au Talmud (7%2%n)

Il serait difficile de faire une introduction sur le Tanakh sans évoquer le texte du Talmud qui est
fondamental dans la culture juive.

Le Talmud est un peu comme le recueil de la loi juive, ¢’est un document central pour le judaisme

rabbinique. Le judaisme rabbinique peut se définir comme : « Forme de judaisme reposant
principalement sur ’autorité et la science du rabbin, apparue aprés la destruction du Temple de

Jérusalem et, dans la foulée, de ses institutions, en 70 ap. J.-C. » comme le dit le Wiktionnaire, qui

base lui méme cette définition sur I’ouvrage : « Apreés Jésus. L’invention du christianisme« , sous la
direction de Roselyne Dupont-Roc et Antoine Guggenheim, Albin Michel, 2020, page 92. Un courant

35


https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D

minoritaire du judaisme, dit le Karaisme, rejette cette vision des choses. Ce mouvement ne reconnait
que les écritures du Tanakh. Pour en savoir plus sur les différents courants du judaisme, rendez-vous

sur cette page.

Qu'est-ce que le Talmud ? Pour citer Gilbert Werndorfer dans son ouvrage "Le Talmud par thémes"
paru aux éditions du Cerf :

nn

Le mot Talmud signifie "étude", "enseignements" et vient du verbe Lilmod, "étudier".

Le Talmud se compose de la Michna ("répétition") et de la Guemara ("achévement"). Ce
ne sont pas des traités réguliers, écrits dans un ordre parfait et congus avec une méthode
rigoureuse. IIs ne constituent pas non plus ce que l'on pourrait appeler une forme de
résumés analytiques, ni le "compte rendu" des opinions des docteurs de la Loi.

Ce sont, en fait, des comptes rendus in extenso de discussions de différentes écoles qui
parfois s'opposaient diamétralement

Le Talmud est en quelque sorte indissociable de la Bible Hébraique parce qu'il fournit toutes sortes
d'explications sur les textes contenus dans le Tanakh, et plus spécifiquement dans la Torah. Il faut
comprendre que dans la tradition juive il y a la Torah dite Ecrite (celle révélée dans la Torah) et la
Torah dit Orale qui est une sorte de révélation de la Torah Ecrite. Dans la tradition juive, la Torah
Orale existe depuis la révélation au mont Sinai. La Torah Ecrite étant en quelque sorte trés condensée
(on peut par exemple citer le Shabbat pour lequel la Bible Hébraique donne peu d'exemples concrets
pour le pratiquer), il est nécessaire d'avoir une clé¢ pour l'interpréter. C'est le but du Talmud qui
consigne la tradition orale d'interprétations des textes sacrés. Il en existe deux versions : le Talmud dit
de Jérusalem et le Talmud dit de Babylone. Les deux sont complémentaires. Le Talmud est divisés en
six ordres eux mémes subdivisés en plusieurs traités (les titres correspondent a une translittération, et
entre parenthéses se trouve le nom hébraique) :

e Zeraim (2°¥77) : qui veut dire "semences" en hébreu, et traite des questions relatives a
l'agriculture

Moéd (73n) : qui veut dire "temps fixés" et traite des fétes

Nachim (2°w1) : qui veut dire "femmes" et traite principalement du mariage

Neziquin (12°12) : qui veut dire "dommages" et traite des questions juridiques

Kidduchin (7%37°R) : qui veut dire "saint" et traite des sujets liés au Temple

Tohorot (niN7Y) : qui veut dire "choses pures" et traite des questions de pureté et de la
cacherout

Il y a eu beaucoup de discussions a différentes époques sur le fait de savoir si le Talmud pouvait
contenir des passages contre les non-juifs ce qui abouti a la publication de pamphlets antisémites dont
le plus célébre est "Le Talmud démasqué", ce qui a valu a certaines époques des interdictions de
publier le Talmud ou des formes de censures sur des passages estimés comme litigieux. Le traité qui
peut faire polémique est en l'occurrence le trait¢ Avodah Zarah (en hébreu : 777 M2y, qui peut se
traduire par "culte étranger", et contenu dans l'ordre Nezikin) qui traite spécifiquement des relations
avec les non-juifs et a souvent fait I'objet d'une lecture superficielle. Dans I'édition de 1580 du Talmud
dit de "Bale", le trait¢ Avodah Zarah a été totalement censuré. En France, cela culminera en 1242 par
l'affaire dite de la "Disputation de Paris" et la destruction par le buché de nombreux exemplaires du
Talmud ainsi que d'autres ouvrages juifs.

36


https://lirelabiblehebraique.fr/les-courants-du-judaisme/
https://lirelabiblehebraique.fr/le-shabbat/
https://lirelabiblehebraique.fr/les-fetes-juives/
https://lirelabiblehebraique.fr/les-lois-de-purete-dans-le-judaisme/
https://lirelabiblehebraique.fr/la-cacherout-la-cuisine-juive/
https://lirelabiblehebraique.fr/la-cacherout-la-cuisine-juive/

Aujourd'hui, il n'y a pas une approche universelle dans le judaisme a I'égard du Talmud, et les
approches varient beaucoup en fonction du courant du judaisme auquel on appartient (voir ici pour les
courants du judaisme). Pour les juifs les plus traditionalistes, la logique veut que la Loi Ecrite (la
Torah) soit révélée depuis les débuts avec la Loi Orale. Par conséquent, le document est toujours
considéré comme sacré et toujours d'actualité. Dans les courants plus libéraux ou réformés, le Talmud
est souvent davantage abordé comme une oeuvre antique qui a certes son importante dans la culture
juive mais doit étre interprétée et comprise a l'aune de notre époque.

Si le sujet du Talmud vous intéresse et que vous souhaitez aller plus loin, je vous recommande les
deux ouvrages suivants : "Le Talmud" d'Abraham Cohen, et "Introduction au Talmud" d'Adin
Steinsaltz. 11 existe également des éditions en hébreu/frangais aux éditions ArtScroll si vous souhaitez
approcher le texte plus directement.

Conclusions

Nous avons donc vu ici I'ensemble du Tanakh (ou Bible Hébraique) grace a un résumé de chacun des
livres de ce que 'on appelle chez les chrétiens I'Ancien Testament. Nous avons vu le processus de
constitution de ce livre, et nous avons ensuite découvert chacun des livres a 'aide d'un bref résumé.
Nous avons également fait un récapitulatif des personnages importants du Tanakh, et nous avons
¢galement découvert brievement le Talmud. Comme vous avez pu le constater, les écrits sont
extrémement denses et couvrent des thémes trés variés : poésie, récits édifiants, histoire, récits de
conquéte etc... C'est donc une véritable bibliotheque. Le tout forme pourtant un ensemble cohérent.

37


https://lirelabiblehebraique.fr/les-courants-du-judaisme/

LES FEMMES DE LA
BIBLE HEBRAIQUE



Le Tanakh (771n) (Bible hébraique) ou Ancien Testament comprend de nombreux personnages
féminins essentiels qui sont cependant relativement peu connus du grand public. On peut cependant
citer a ce propos : Esther (Wn9¥), Bethsabée (vay-na), Miriam (2277), Zipporah (77i2X), les épouses
des Patriarches—Rebecca (7237), Sarah (77%), Léa (X7) et Rachel (77)—Agar (0a7) ou la
prophétesse Déborah (77i27)... Le L’idée de cet article est d’explorer leurs roles et ce que leurs
trajectoires personnelles révelent sur la relation de la Bible hébraique aux femmes. Bien sir, de
nombreuses femmes ne seront pas mentionnées dans cet article. L’objectif est de se concentrer sur des
figures essentielles, connues du grand public. Toutes les citations bibliques sont tirées de la traduction
Segond 21 de la Bible.

Eve (mm)

(Domaine public, via Wikimedia Commons)

Sans doute la femme la plus célébre de la Bible hébraique et compagne du premier homme Adam
(o1%), elle est restée associée dans I’inconscient collectif & 1’image du péché originel dans le
christianisme : la découverte du fruit défendu qui a causé la Chute au jardin d’Eden. La Bible
hébraique, cependant, offre une réalité bien plus nuancée que le portrait souvent admis de la Femme
tentatrice. Le fait de manger le fruit défendu et d’en donner un morceau a Adam reléve probablement
davantage de la curiosité que d’une intention inconsciente de manquer a un engagement envers Dieu,
comme on peut le voir au chapitre 3 de la Genése ou « Au commencement » ou Bereshitou la faute ne
lui incombe pas uniquement puisque Adam a pleinement participé a cet acte :

Or, le serpent était le plus rusé de tous les animaux que I’Eternel Dieu avait faits
dans le monde. Il dit a la femme : « Dieu a-t-il réellement dit : “Vous ne mangerez
aucun fruit des arbres du jardin” ? » La femme répondit au serpent : « Nous
pouvons manger du fruit des arbres du jardin. Mais quant au fruit de ’arbre qui
est au milieu du jardin, Dieu a dit : “Vous n’en mangerez pas et vous n’y toucherez
pas, de peur de mourir.” » Le serpent dit a la femme : « Vous ne mourrez pas, car
Dieu sait que le jour ou vous en mangerez, vos yeux s’ouvriront et vous serez
comme Dieu, connaissant le bien et le mal. » La femme vit que I’arbre portait du
fruit bon a manger, agréable a la vue et désirable pour Pintelligence. Elle en prit et
en mangea. Elle en donna aussi a son mari qui était avec elle, et il en mangea.

39



Adam, dans un acte de lacheté, a blamé Eve :

L’Eternel Dieu dit : « Qui t’a appris que tu étais nu ? As-tu mangé de ’arbre dont
je t’avais défendu de manger ? » L’homme répondit : « La femme que tu as mise a
mes cotés m’a donné du fruit, et j’en ai mangé. »

L’inconscient populaire n’a malheureusement retenu que le défaut d’Eve. Elle est a la fois essentielle
comme figure fondatrice de I’humanité aux coétés d’Adam, et en méme temps comme figure
essentielle de I’inconscient collectif. Dans le domaine de I’art (et particuliérement de la peinture), elle
est quasiment la seule figure biblique dont la représentation nue ait toujours fait consensus.

Sarah (7M@), Rebecca (7737), Léa (78Y) et Rachel (o177)

(Cameron, Julia Margaret, Domaine public, via Wikimedia Commons)

Les épouses des patriarches ont toutes un point commun : la fertilité. Ce probléme commun est a la
fois une énigme et le fondement narratif des nombreuses histoires entre ces femmes et leurs maris
respectifs. Elles soulévent également des questions quant au fait que ces récits se déroulent a une
époque ou la maternité était essentielle, ou la valeur des femmes se limitait parfois a leur simple
capacité reproductive. Le fait qu’aucun patriarche n’ait jamais répudi¢ ou abandonné son épouse
officielle pour cette raison est frappant. Cet état de fait est reconnu dans d’anciens codes de droit tels
que le Code d’Hammurabi, paragraphe 138 :

Si un homme veut répudier sa femme qui ne lui a pas donné d’enfants, il lui
donnera (tout I’argent) de son [cadeau nuptial], et restituera intégralement le
cheriqtou [dot] qu’elle a apporté de son pére, et il la répudiera.

La Bible hébraique présente un schéma récurrent chez ces femmes : un schéma constant autour de la
fertilité initiale, des doutes et des problémes que cela engendre pour elles et leurs couples, puis d’une
« délivrance » divine menant a la réalisation de cet espoir tant attendu de maternité. Celles que 1’on
appelle aussi matriarches, au-dela de leur fertilité, sont avant tout des figures essentielles et
indissociables de leurs maris ; elles les accompagnent partout et les suivent dans le cadre de la
promesse répétée de Dieu aux patriarches dans la GenéseElles participent également aux tromperies
organisées dans la Bible hébraique, comme celles organisées par leurs maris respectifs pour passer en
Egypte, comme Sarah se faisant passer pour la sceur d’Abraham (Avraham en hébreu : D772X) ou
Rebecca organisant la tromperie pour que Jacob (Yakov en hébreu : 2p3y°) soit béni par son pére Isaac,
alors que le fils préféré de ce dernier était Esaii (W¥). On peut aussi penser a la rivalité presque
comique entre Léa et Rachel qui cherchent a savoir qui offrira le plus d’enfants a Jacob. Au-dela de ce

40



que nous dit la Bible hébraique, les matriarches servent aussi de figures essentielles dans le monde
juif comme exemples d’épouses dévouées a leur mari et a leur famille, la maternité tant désirée
complétant le tableau. Ces femmes sont aussi représentatives de la communauté hébraique naissante
dont I’histoire est relatée dans la Bible hébraique.

Agar (\57)

Agar—(Cecco Bravo, CC BY-SA 2.0 FR, via Wikimedia Commons)

Agar est la concubine d’Abraham dont les histoires sont racontées dans le Livre de la Geneése.
Incapable de concevoir un enfant avec sa femme Sarah (77V), ce dernier conclut un accord avec leur
servante Agar afin qu’elle couche avec Abraham pour leur donner un enfant. Ce fils sera Ismagl
(5xyne) que la Bible hébraique transforme en ancétre symbolique des tribus arabes. Le personnage
d’Agar, au-dela de la naissance d’Ismaél, permet d’illustrer un certain nombre de sujets spécifiques
aux premiers Israélites tels que la Bible hébraique nous les présente. L’existence méme d’un
arrangement entre Sarah, elle-méme, et Abraham pour concevoir un enfant illustre les angoisses
existentielles qui ont di exister chez ces individus quant a leur besoin d’avoir une descendance et la
place que la Bible hébraique accorde a ce sujet. Un sujet qui transcende la simple continuité filiale, et
qui exprime une angoisse universelle chez de nombreuses femmes quant a leur incapacité (réelle ou
imaginée) a avoir un enfant. La répudiation étant courante dans les sociétés antiques, on peut
¢galement étre surpris par cet arrangement, qui témoigne a la fois des inquiétudes de Sarah quant a sa
fertilité et du fait qu’Abraham aurait pu accepter cet arrangement par amour pour sa femme et par
désir d’avoir un fils. Pourquoi ne pas répudier Sarah pour prendre Agar ?

Ce triptyque (Abraham, Sarah et Agar) nous renseigne également sur la maniére dont la sexualité
pouvait &tre vécue (ou du moins acceptée pour des raisons pratiques : avoir un enfant ici). Le fait que
les auteurs de la Bible hébraique abordent ce sujet sans hésitation témoigne, non pas de 1’acceptation
d’une sexualité débridée et sans limites (ce qui n’est pas le cas dans ce récit), mais de 1’acceptation
d’un fait humain profond et de modalités qui sont encore d’actualité.

L’expulsion d’Agar et de son fils par Abraham est intéressante car elle illustre un manquement moral
majeur de la part d’un personnage clé du judaisme, et aussi des trois religions monothéistes. Un
arrangement respectueux de la dignité de chacun ne pouvait-il pas étre trouvé ? La Bible hébraique
nous apprend que le déclencheur de cette expulsion fut la rivalité croissante avec Sarah, ainsi que sa
jalousie malsaine envers Agar. Il y a une profonde ironie dans cette histoire : celle qui I’avait initi¢e
est alors dépassée par ce qui avait été initialement convenu. Agar, censée 1’aider a réaliser son réve
d’enfant avec Abraham, devient la preuve de sa propre fertilité. Tout doute qui aurait pu subsister
jusque-la n’existe plus. L’inquiétude de Sarah quant au risque que son fils Isaac (en hébreu : Yitzhak),

41



qu’elle venait de mettre au monde aprés une si longue attente et une si longue fécondité, soit
désavantagé au profit d’Ismaél, est sans doute la conclusion logique de cette situation, qui a di
engendrer de nombreuses tensions au sein du clan, plutét que la cause premicre. Mais la décision
finale appartient a Abraham. C’est lui qui prononce 1’édit, abandonnant Agar et son fils & un sort
incertain afin de préserver son mariage et, sans doute, les conventions sociales aprés la naissance
d’Isaac. Méme si Dieu a voulu rassurer Abraham sur ses inquiétudes a ce sujet au chapitre 21 de la
Genese:

Cette parole déplut grandement a Abraham, car il était son fils. Mais Dieu dit a
Abraham : « Ne sois pas contrarié a cause de enfant et de ton esclave. Ecoute tout
ce que Sara te dira, car tu auras une descendance par Isaac. Je ferai aussi du fils de
P’esclave une nation, car il est ta descendance. »

La fin heureuse qui suit (a savoir le sauvetage d’Agar et de son fils dans le désert, mourants de soif,
par un mystérieux messager) nous rappelle que Dieu non seulement n’oublie pas sa création, mais
qu’il peut aussi agir 1a ou les humains perdent de vue leurs valeurs fondamentales. C’est ce que nous
disent les auteurs de la Bible hébraique, toujours au chapitre 21 de Geneése:

Abraham se leva de bon matin, prit du pain et une outre d’eau, qu’il donna a Agar
et mit sur son épaule. Il lui donna aussi ’enfant et la renvoya. Elle partit et se
perdit dans le désert de Beer-Shéba. Lorsque I’eau de I’outre fut épuisée, elle laissa
I’enfant sous un buisson et s’assit en face de lui, 2 une portée d’arc de distance, car
elle se disait : « Je ne veux pas que mon enfant meure ! » Elle s’assit donc en face de
lui et pleura a chaudes larmes. Dieu entendit le cri de I’enfant. L’ange de Dieu
appela Agar du ciel et dit : « Qu’as-tu, Agar ? N’aie pas peur, car Dieu a entendu le
cri de Penfant 1a ou il est. » « Léve-toi, prends ’enfant et tiens-lui la main, car je
ferai de lui une grande nation. » Dieu lui ouvrit les yeux, et elle vit un puits. Elle
alla remplir ’outre d’eau et donna a boire a I’enfant. Dieu était avec ’enfant. 11
grandit et vécut dans le désert et devint un archer expert. 1l s’installa dans le désert

de Paran, et sa mére prit pour lui une épouse égyptienne.

Miriam (22%)

Miriam—(Anselm Feuerbach, Domaine public, via Wikimedia Commons)

42



Celle qui est considérée comme la sceur de Moise (Moshé en hébreu : nyn) est une figure féminine
importante dans les événements de I’Exode ou « Noms » ou Shemot (Noms) et les livres suivants. Bien
qu’il existe aujourd’hui des débats sur la place des femmes dans le judaisme et particulierement a la
synagogue, le récit biblique comprend un passage ou les femmes chantent leur enthousiasme suite a la
sortie d’Egypte devant le peuple israélite (hommes et femmes) avec ce qu’on appelle le Chant de la
Mer au chapitre 15 d’Exode:

Alors Miriam, la prophétesse, sceur d’Aaron, prit un tambourin a la main, et toutes
les femmes sortirent aprés elle avec des tambourins et des danses. Miriam répondit
aux Israélites : « Chantez a ’Eternel, car il a glorieusement triomphé ; il a jeté a la
mer le cheval et son cavalier. »

Elle incarne également un peu plus tard la rébellion contre Moise, plus particuliérement au chapitre 12
des Nombres ou « Dans le désert » ou Bamidbar:

Marie et Aaron parlérent contre Moise a cause de la femme éthiopienne qu’il avait
épousée. Car il avait épousé une femme éthiopienne. Ils dirent : « L’Eternel
parle-t-il seulement par Moise ? Ne parle-t-il pas aussi par nous ? » L’Eternel les
entendit. Or, Moise était un homme trés humble, plus humble que tous les hommes
de la terre.

L’inclusion par les auteurs de la Bible hébraique d’une figure féminine israélite rebelle mais
essentielle comme Myriam, directement liée a Moise, répond probablement au besoin ressenti par les
auteurs de renforcer le lien entre Moise et le peuple hébreu grace a un contexte familial renforcé.
L’inclusion de ce contexte familial de Moise est parfois considérée aujourd’hui comme un ajout
ultérieur lors de la composition de la Bible hébraique. Le fait est que le nom de Moise est un
patronyme d’origine égyptienne, ce qui souleve des questions sur les racines et les origines exactes de
cette figure centrale du judaisme. Il est & noter que dans le chapitre 2 d’Exode, sa mére ne lui donne
méme pas de nom :

Un homme de la famille de Lévi épousa une Lévite. La femme devint enceinte et
donna naissance a un fils. Voyant qu’il était un homme de valeur, elle le cacha
pendant trois mois. Ne pouvant plus le cacher, elle prit un panier d’osier et
I’enduisit de goudron et de poix. Elle y placa I’enfant et le déposa parmi les
roseaux, au bord du fleuve. La sceur de ’enfant se tenait a quelque distance pour
voir ce qui allait lui arriver.

Le nom Moise vient probablement d’un mot égyptien représenté par le hiéroglyphe [ qui signifie «
donner naissance ». Etonnamment, toujours dans le chapitre 2 d’Exode, son nom n’est révélé au
lecteur qu’apres son sauvetage par la princesse égyptienne :

La fille de Pharaon descendit se baigner au fleuve, tandis que ses servantes se
promenaient le long de celui-ci. Elle apercut le coffre parmi les roseaux et envoya
sa servante le chercher. Lorsqu’elle I’ouvrit, elle vit ’enfant : c¢’était un petit
garcon qui pleurait. Prise de pitié, elle dit : « C’est un fils des Hébreux. » La sceur
de I’enfant dit a la fille de Pharaon : « Veux-tu que j’aille te chercher une nourrice
parmi les Hébreuses pour qu’elle allaite cet enfant pour toi ? » « Va », répondit la
fille de Pharaon. La jeune fille alla donc chercher la meére de ’enfant. La fille de

43



Pharaon lui dit : « Prends cet enfant et allaite-le pour moi ; je te donnerai ton
salaire. » La femme prit I’enfant et I’allaita. Lorsqu’il fut plus grand, elle ’amena a
la fille de Pharaon, et il devint son fils. Elle I’appela Moise, « car », dit-elle, « je I’ai
tiré de I’eau ».

L’histoire de Moise, quelle que soit son historicité, et par extension son cercle familial décrit par les
auteurs de la Bible hébraique, est donc sans doute plus complexe qu’il n’y parait.

Séphora—Tsippora (771i9%)

Séphora—(Sandro Botticelli, Domaine public, via Wikimedia Commons)

L’épouse de Moise est un mystére dans la Bible hébraique. Les rares présences de Séphora (son
mariage avec Moise, son désaccord avec lui lors du retour de Moise en Egypte et son arrivée au camp
dans le désert) suscitent la réflexion, car elles sont entourées d’un silence impressionnant. La seule
fois ou la Bible hébraique décrit une interaction verbale entre Séphora et Moise se trouve dans le
Livre de I’ Exode chapitre 4 :

Pendant qu’ils étaient en chemin, au lieu ou ils passaient la nuit, I’Eternel attaqua
Moise et chercha a le tuer. Séphora prit une pierre tranchante, coupa le prépuce de
son fils et le jeta aux pieds de Moise, en disant : « Tu es pour moi un époux de sang
! » Et ’Eternel le quitta. A ce moment-l1, elle dit : « Epoux de sang ! » a cause de la
circoncision.

Ceci est suivi par le retour de Séphora chez son pére. Ce passage pourrait-il évoquer un réle religieux
important de Séphora que les auteurs de la Bible hébraique n’ont pas développé, ou un fragment d’une
histoire plus complexe aujourd’hui perdue ? La fin de la vie de Séphora n’est méme pas mentionnée.
L’origine madianite de Séphora aurait-elle pu entrer en conflit avec le récit de Mofise sur la formation
d’une identité nationale et spirituelle ? Le seul passage qui aborde le sujet est celui, extrémement
ambigu, du chapitre 12 des Nombres:

Marie et Aaron parlérent contre Moise a cause de la femme éthiopienne qu’il avait
épousée. Car il avait épousé une femme éthiopienne.

Ce passage fait encore I’objet de nombreux débats : s’agit-il de Tzippora ou d’une autre femme ? Ces
absences et silences troublants concernant 1’épouse du plus important prophéte de la Bible hébraique
laissent la porte ouverte a de nombreuses interprétations. Une simple « économie narrative » ne suffit

44



pas a expliquer ce probléme, méme si la vie de Tzippora est effectivement secondaire par rapport a
celle de Moise dans le récit biblique. Bien que la Bible hébraique ne soit pas un personnage historique
au sens moderne du terme, elle n’en demeure pas moins 1’histoire du peuple hébreu. On pourrait donc
se demander si évoquer la nature des véritables problémes entre Moise et sa femme aurait pu éclairer
un aspect problématique de la vie de Moise. Quelque chose de plus problématique que les problémes
relationnels entre les patriarches et leurs épouses, par exemple. Leur violent désaccord lors du passage
ambigu relatif & la circoncision pourrait pencher dans ce sens. Le fait que le retour de Séphora aupres
de Moise ait été provoqué par son beau-péere, Jéthro (Yitro en hébreu : i1%), témoigne également d’un
certain manque de spontanéité de la part de Moise dans la recherche de sa femme.

Déborah (:77327)

Déborah—(Gustave Doré, domaine public, via Wikimedia Commons)

Déborah est I’'une des rares figures féminines de la Bible hébraique a avoir la possibilité d’exercer un
pouvoir militaire et politique sur les Israélites. Ses aventures sont décrites dans le Livre des Juges ou
Shoftim. Cette partie du récit de I’¢re troublée des Hébreux avec 1’avénement de la royauté illustre une
forme d’ironie dans le contexte d’une société profondément ancrée dans les valeurs patriarcales. C’est
une femme qui ordonne a un homme (Barak : p73) de lever une armée pour vaincre les ennemis des
Israélites. Mais surtout, elle prophétise qu’il ne tuera pas personnellement I’ennemi des Israélites (le
général Sisera : X10°0), mais que ce sera I’ceuvre d’une femme en la personne de Yaél (7). C’est ce
que nous disent les auteurs de la Bible hébraique au chapitre 4 du Livre des Juges:

En ce temps-la, Débora, une prophétesse mariée 2 un homme nommé Lappidoth,
était juge en Israél. Elle était assise sous le palmier de Débora, entre Rama et
Béthel, dans la région montagneuse d’Ephraim, et les Israélites montaient vers elle
pour rendre un jugement. Elle appela Barak, fils d’Abinoam, de Kédesh-Nephtali,
et lui dit : « L’Eternel, le Dieu d’Israél, t’a donné cet ordre : Va, prends avec toi dix
mille hommes des tribus de Nephtali et de Zabulon, au mont Thabor. J’attirerai
vers toi Sisera, chef de ’armée de Jabin, avec ses chars et ses troupes, au torrent de
Kison, et je le livrerai entre tes mains. » Barak dit a Débora : « Si tu viens avec moi,
j’irai. » Mais si tu ne viens pas avec moi, je n’irai pas. Elle répondit : « Alors j’irai

45



avec toi, mais tu n’auras aucune gloire sur le chemin que tu prends, car I’Eternel
livrera Sisera entre les mains d’une femme. » Débora se leva donc et partit avec
Barak pour Kédesh. Barak convoqua les tribus de Zabulon et de Nephtali a Kédesh
; dix mille hommes le suivirent, et Débora partit avec lui.

Bien que ce renversement des roles soit largement minoritaire dans le corpus de la Bible hébraique, ou
ce sont les personnages masculins qui accomplissent les hauts faits, 1’inclusion de ce récit devrait nous
faire réfléchir sur la capacité des auteurs de la Bible hébraique a avoir composé un récit en totale
opposition aux valeurs traditionnelles de leur époque. Comme Miriam, elle chante elle aussi avec
I’accompagnement d’un homme, dans son célebre hymne du chapitre 5 des Juges :

Ce jour-1a, Débora chanta ce cantique avec Barak, fils d’Abinoam :

Des gardes sont venus pour guider le peuple d’Israél, et le peuple s’est préparé au
combat. Bénissez I’Eternel pour cela !

« Ecoutez, rois ! Prétez oreille, princes ! Je chanterai, oui, je chanterai a I’Eternel,
je chanterai a I’Eternel, le Dieu d’Israél. »

Ruth (n7)

Ruth—(Julius Schnorr von Carolsfeld, domaine public, via Wikimedia Commons)

Personnage du livre du méme nom, Ruth est ce que I’on pourrait appeler la convertie par excellence.
Une femme sans attaches avec les Israélites qui adopte le judaisme comme religion par amour. C’est
de cette étrangere, ensuite convertie au judaisme, que nait le roi David. L’histoire de Ruth est parfois
interprétée avec une perspective trés contemporaine. Tout d’abord, le livre de Ruth est parfois
interprété comme le portrait d’une femme relativement indépendante qui gagne le fruit de son travail
en glanant seule dans les champs, exercant ainsi un droit prescrit dans la Bible hébraique elle-méme
au chapitre 23 du Levitique ou « Et il appela » ou Vayigra (877°) -

Quand vous ferez la moisson dans votre pays, vous ne moissonnerez pas les bords

de votre champ et vous ne ramasserez pas ce qui reste a glaner. Vous les laisserez
au pauvre et a I’étranger. Je suis I’Eternel, votre Dieu.

46



Ce qui la conduira a rencontrer son futur mari, Boaz (1¥2). Cette évidente valorisation du travail est
¢galement interprétée aujourd’hui comme une forme d’ode a la dignité des individus par le travail,
aussi simple soit-il. Le théme agricole, trés présent, contribue sans doute aussi a la grande popularité
du récit malgré sa brieveté. Dans le contexte des débats récents sur la nature des conversions au
judaisme (notamment entre mouvements orthodoxes et libéraux), I’histoire de Ruth est intéressante
car elle se place au-dessus des normes conventionnelles qui valideraient telle ou telle conversion, pour
nous intéresser a une authentique profession de foi.

Bat-Seba (¥2w=n2) ou Bethsabée

Bethsabée— (Artemisia Gentileschi, domaine public, via Wikimedia Commons)

Bethsabée pourrait étre, contrairement a Eve dans I’inconscient collectif, la figure de la Tentatrice. Par
quel pouvoir cette femme a-t-elle fait de David (en hébreu 77, la figure royale exemplaire dans
I’inconscient collectif du judaisme), un homme coupable d’une faute morale inexcusable : faire tuer
un autre homme pour lui prendre sa femme ? David désire tellement Bethsabée qu’il finit par tuer son
mari en I’envoyant au front sur le champ de bataille. Le chatiment divin ne se fait pas attendre : Dieu
décide que I’enfant né de cette union est condamné a mort. Malgré les tentatives de David pour
obtenir le pardon divin, I’enfant mourra. Le prochain enfant a naitre de leur union sera le dernier
grand roi du royaume uni d’Israél : Salomon (Shlomo en hébreu : 71%%). Bien que trés en arriére-plan
de la Bible hébraique, le personnage de Bethsabée reste trés présent dans 1’imaginaire collectif. Il faut
cependant noter son influence décisive dans 1’accession de son fils Salomon au trone au chapitre 1 des
Rois ou Melakhim:

Nathan dit alors a Bath-Shéba, meére de Salomon : « N’as-tu pas appris

qu’Adonija, fils de Haggith, est devenu roi, sans que notre seigneur David ne le

sache ? Va, je vais te donner un conseil pour que tu sauves ta vie et celle de ton fils

Salomon. Va, va trouver le roi David et dis-lui : “Mon seigneur le roi, ne m’as-tu

pas juré, a moi, ton serviteur, que mon fils Salomon régnerait aprés toi et

s’assiérait sur ton trone ? Pourquoi donc Adonija est-il devenu roi ? Tu seras

encore la a parler avec le roi quand j’arriverai aprés toi, et j’achéverai tes paroles.”

Bath-Shéba se rendit dans les appartements du roi. Il était trés vieux, et Abishag, la

Sunamite, le servait. Bath-Shéba se prosterna et se prosterna devant le roi. Le roi

lui dit : « Qu’y a-t-il ? » Elle lui répondit : « Mon seigneur, tu as juré a ta servante

par ’Eternel ton Dieu que mon fils Salomon régnerait apreés toi et s’assiérait sur

47



ton trone. Et maintenant, mon seigneur le roi, Adonija est devenu roi, sans que tu
le saches. Il a sacrifié des beeufs, des veaux gras et des moutons en grande quantité,
et a invité tous les fils du roi, ainsi qu’Abiathar le prétre et Joab, le chef de ’armée,
mais il n’a pas invité ton serviteur Salomon. Mon seigneur le roi, tout Israél a les
yeux fixés sur toi pour leur dire qui s’assiéra sur ton trome aprés toi. » Sinon,
lorsque mon seigneur le roi se couchera avec ses ancétres, mon fils Salomon et moi
serons traités comme des coupables.

Un geste qui contraste avec son effacement dans les parties précédentes. Comme Eve, mais pour des
raisons différentes, Bethsabée est souvent représentée nue dans les ceuvres d’art, pour des raisons
¢évidentes liées a la sensualité de sa personne et a sa relation avec David.

Esther (209%)

Esther— (Giuseppe De Sanctis, domaine public, via Wikimedia Commons)

Pour conclure sur ces portraits de femmes de la Bible hébraique, il est également intéressant
d’évoquer le cas d’Esther. Cette fois, le livre nous transporte a 1’époque de la Perse. Dans le livre du
méme nom, une chose frappe le lecteur : I’absence totale de toute mention de Dieu. De méme, le fait
que ce soit une femme, en la personne d’Esther, qui sauve tout le peuple hébreu par sa beauté et son
influence auprés du roi Assuérus. Comme Débora un peu plus tot a 1’époque deJugesqui a délivré le
peuple hébreu de son oppresseur, cette fois par des méthodes différentes. L’arc narratif développé
dans le livre d’Esther est peut-étre 1’un des plus intéressants de la Bible hébraique concernant une
femme : d’une simple jeune femme passive mise a la disposition du roi de Perse, elle se transforme en
une figure active et déterminée pour la protection de son peuple. Loin de se contenter de sa beauté,
Esther utilise I’intrigue et sa compréhension des rouages de la cour perse pour déjouer le complot. Le
texte contient une certaine ironie : ¢’est une femme qui déjoue le complot, mais le début du récit nous

48



apprend que si Esther est devenue la favorite du roi de Perse, c’est principalement parce que sa propre
femme a refusé d’obéir a ses exigences en public. Le chapitre 1 du livre d Esther nous apprend que :

Le septiéme jour, le roi Assuérus, ivre de vin, ordonna a Mehuman, Biztha,
Harbona, Bigtha, Abagtha, Zéthar et Carcas, ses sept eunuques, de lui amener la
reine Vasthi, coiffée de la couronne royale, afin de montrer sa beauté au peuple et
aux princes. C’était une femme vraiment belle. Cependant, la reine Vasthi refusa
de venir lorsque les eunuques lui apportérent le message du roi. Le roi fut trés
irrité et s’irrita.

Pour nous amener a la fin du livre vers un tout autre rapport de force dans le chapitre 10 du livre :

Esther poursuivit sa supplication devant le roi. Elle tomba a ses pieds en pleurant
et le supplia de déjouer la méchanceté d’Haman I’Agaguite et ses complots contre
les Juifs. Le roi lui tendit le sceptre d’or. Puis elle se leva et se tint devant lui et dit :
« Si cela te semble bon, roi, et si j’ai trouvé grice a tes yeux, et si cela te semble
juste et si je te suis agréable, qu’il soit écrit d’annuler les lettres qu’Haman
I’Agaguite, fils d’Hammedatha, a écrites pour détruire les Juifs qui sont dans
toutes les provinces du roi. Comment pourrais-je supporter de voir le malheur qui
s’abattra sur mon peuple et la destruction de ma famille ? » Le roi Assuérus dit a la
reine Esther et au Juif Mardochée : « J’ai déja donné les biens d’Haman a Esther,
et lui-méme a été pendu a une potence pour avoir tenté de porter la main sur les
Juifs. Maintenant, écrivez ce que vous voulez concernant les Juifs ! Faites-le au
nom du roi et apposez le sceau royal sur vos lettres ! En effet, un document écrit au
nom du roi et portant le sceau royal est irrévocable. »

Le rouleau d’Esther est célébré chaque année avec la féte de Pourim dans les communautés juives.

49



FIGURES
MYSTIQUES DE LA
BIBLE HEBRAIQUE



Le Tanakh (771n) (Bible hébraique) ou Ancien Testament comporte de nombreux personnages
féminins et masculins essentiels a la progression du récit, mais aussi vecteurs de valeurs dans le
judaisme (et dans une moindre mesure dans le christianisme). On peut toutefois citer a ce propos :
Esther (1n9R).), Bat-Seba (v2¥-n2) ou encore des matriarches (Rebecca (7p27), Sarah (77), Léa (7x?)
pour les femmes ; ou encore Adam (27X), des patriarches (Abraham ou Avraham 2772%, Isaac ou
Yitzhak prye, Jacob ou Yakov en hébreu 2py°) ou encore David (717)... Mais il y a aussi d’autres
personnes qui laissent les chercheurs, mais sans doute aussi les lecteurs/croyants, pensifs en raison de
I’absence de détails notables et de liens avec le reste du Histoire. L’idée est de découvrir ces
personnages et d’explorer le peu d’informations dont nous disposons a leur sujet. Toutes les citations
bibliques sont tirées de la traduction de la Bible connue sous le nom de Segond 21.

Melchizedek (p73=2o%%)

(Dieric Bouts, Domaine public, via Wikimedia Commons)

Melchisédek est un personnage extrémement mystérieux, car ses origines, son role et sa stature restent
difficiles a déterminer. Le texte biblique ne le mentionne que deux fois. Tout d’abord, dans le Livre de
la Genése au chapitre 14 :

Melchisédek, roi de Salem, apporta du pain et du vin. Il était prétre du Dieu
Trés-Haut. Il bénit Abram en disant : « Béni soit Abram par le Dieu Trés-Haut,
maitre du ciel et de la terre ! Béni soit le Dieu Trés-Haut qui a livré tes ennemis
entre tes mains ! » Abram lui donna la dime de tout.

Un texte considéré par certains chercheurs comme un ajout potentiellement déconnecté du récit
original. Ce texte se trouve entre les deux autres textes suivants, au chapitre 14 du méme livre :

Quand Abram revint de sa victoire sur Kedorlaomer et les rois qui étaient ses
alliés, le roi de Sodome sortit a sa rencontre dans la vallée de Shavé, c’est-a-dire la
vallée du roi.

Le roi de Sodome dit 4 Abram : « Donne-moi le peuple et prends les richesses pour
toi. » Abram répondit au roi de Sodome : « Je jure, la main levée, devant l’Eternel,
le Dieu Trés-Haut, maitre du ciel et de la terre, que je ne prendrai rien de ce qui est
a toi, pas méme un fil ou une courroie de sandale, afin que tu ne dises pas : “J’ai

51



enrichi Abram.” Je ne prendrai rien d’autre que ce qu’ont mangé les jeunes gens et
la part des hommes qui étaient avec moi, Aner, Eshcol et Mamré¢. Ils prendront leur
part. »

Le passage mentionnant Melchisédek s’intégre donc étrangement dans un texte décrivant une
rencontre entre Abraham (2772R%) et le roi de Sodome (jamais nommé). La deuxiéme mention de
Melchisédek se trouve dans les livres des Psaumes ou Tehillim numéro 110 :

Le Seigneur I’a juré et il ne reviendra pas : « Tu es prétre pour toujours, selon
I’ordre de Melchisédek. »

Mais peut-étre encore plus curieux est le grand nombre de mentions de Melchisédek dans le Nouveau
Testament, et plus particuliérement dans Epitre aux Hébreux au chapitre 7 :

Ce Melchisédek était roi de Salem et prétre du Dieu Tres-Haut. Il rencontra
Abraham alors qu’il revenait de la défaite des rois et le bénit, et Abraham lui
donna la dime de tout. Selon interprétation de son nom, Melchisédek est d’abord
roi de justice ; ensuite il est roi de Salem, c’est-a-dire roi de paix. Ni pére ni mére,
ni généalogie, ni commencement de jours ni fin de vie ne lui sont connus ; mais,
rendu semblable au Fils de Dieu, il demeure prétre pour toujours.

Remarquez la grandeur de cet homme, puisque le patriarche Abraham lui a donné
la dime de son butin. Selon la loi, ceux des descendants de Lévi qui exercent la
fonction sacerdotale ont pour ordre de prélever la dime sur le peuple, c’est-a-dire
sur leurs fréres, qui descendent néanmoins d’Abraham. Or, Melchisédek, bien que
non mentionné dans leur généalogie, préleva la dime sur Abraham et bénit celui
qui avait les promesses. Or, c’est indéniablement I’inférieur qui est béni par le
supérieur. De plus, dans le cas des descendants de Lévi, ceux qui percoivent la dime
sont des mortels, tandis que dans le cas de Melchisédek, il s’agit de quelqu’un dont
la vie est attestée. De plus, Lévi, qui percoit la dime, I’a, pour ainsi dire, également
payée par Abraham. Il était en effet encore dans les reins de son ancétre lorsque
Melchisédek alla a la rencontre d’Abraham.

Si donc la perfection avait été possible grice au ministére des prétres
lévitiques—car c’est sur eux que repose la loi donnée au peuple—était-il encore
nécessaire qu’un autre prétre surgisse, établi selon I’ordre de Melchisédek, et qu’il
soit présenté comme n’étant pas établi selon I’ordre d’Aaron ? Puisque la fonction
de prétre a été changée, il faut aussi qu’il y ait un changement de loi. Car celui dont
il est question dans les passages cités appartient a une autre tribu, dont aucun
membre n’assurait le service de ’autel. En effet, il est parfaitement clair que notre
Seigneur est venu de Juda, une tribu dont Moise n’a pas du tout mentionné la
fonction de prétre. Cela est encore plus évident lorsque cet autre prétre qui surgit
est comme Melchisédek, établi non selon un principe de descendance prescrit par la
loi, mais selon la puissance d’une vie impérissable. En effet, ce témoignage lui est
rendu : Tu es prétre pour toujours selon I’ordre de Melchisédek. Il y a donc un
démantélement de ’ancienne régle en raison de son impuissance et de sa futilité,
puisque la loi n’a rien amené a la perfection. Mais, d’autre part, il y a

52



I’introduction d’une meilleure espérance, par laquelle nous nous approchons de
Dieu.

Cela ne s’est pas fait sans serment. Car, tandis que les Lévites sont devenus prétres
sans serment, Jésus est devenu prétre par le serment juré de Dieu, qui lui a dit : Le
Seigneur I’a juré, et il ne se rétractera pas : “Tu es prétre pour toujours [a la
maniere de Melchisédek].” Jésus est donc le garant d’une alliance bien meilleure.

Certains chrétiens ont parfois considéré Melchisédek comme une sorte d’archétype de Jésus.
Cependant, ni la Bible hébraique (ou Ancien Testament) ni le Nouveau Testament ne nous apportent
de réponses définitives a ce sujet.

Nephilim (2°%°23)

(Jérome Bosch, Domaine public, via Wikimedia Commons)

Ces figures mystérieuses, parfois comparées a des géants, sont trés rarement décrites dans la Bible
hébraique. On ne trouve que deux apparitions de « géants » dans le texte biblique. La premiére se
trouve dans la Geneése au chapitre 6 :

Il y avait des géants sur terre a cette époque. Il en fut de méme apres que les fils de
Dieu eurent eu des rapports avec les filles des hommes et qu’elles leur eurent donné
des enfants. Ce furent les héros célébres de I’ Antiquité.

Puis dans le livre des Nombres apres le retour du groupe aprés avoir visité Canaan pour voir a quoi
ressemblait le pays :

Caleb fit taire le peuple qui murmurait contre Moise. Il dit : « Montons, prenons le
pays, et nous y serons victorieux. » Mais les hommes qui étaient avec lui dirent : «
Nous ne pouvons pas monter contre ce peuple, car il est plus fort que nous. » Et ils
parlérent en mal du pays qu’ils avaient exploré aux Israélites. Ils dirent : « Le pays
que nous avons parcouru pour explorer est un pays qui dévore ses habitants. Tous
ceux que nous y avons vus étaient des hommes de haute taille. Nous y avons vu les

53



géants, les descendants d’Anak, issus des géants. Nous étions comme des sauterelles
a nos yeux et aux leurs. »

La question des géants passionne et intrigue 1’imaginaire collectif, notamment quant a la possibilité de
leur existence réelle. Le texte biblique en mentionne d’autres. On peut citer Og (3iV) et sans doute le
plus connu, Goliath (n?%3). Cependant, aucun de ces géants aprés 1’épisode du Déluge ne semble avoir
de lien avec les Nephilim.

Enoch (7i17)

(Enchainé, domaine public, via Wikimedia Commons)

Il est I'un des nombreux patriarches antédiluviens (au sens d’avant 1’épisode du Déluge biblique)
mentionnés dans la longue chronologie des successeurs d’Adam (27R8) au chapitre 5 de la Geneése:

Voici le livre de I’histoire d’Adam. Lorsque Dieu créa I’homme, il le fit a sa
ressemblance. Il les créa homme et femme et les bénit. Il les appela étres humains
lors de leur création.

A I’4ge de 130 ans, Adam eut un fils a sa ressemblance, a son image, et il le nomma
Seth. Adam vécut 800 ans aprés la naissance de Seth et eut des fils et des filles.
Adam vécut 930 ans en tout, puis il mourut.

A Page de 105 ans, Seth engendra Enosh. Seth vécut 807 ans aprés la naissance
d’Enosh et eut des fils et des filles. Il vécut 912 ans au total, puis mourut.

A Page de 90 ans, Enosh engendra Kenan. Il vécut 815 ans aprés la naissance de
Kenan et engendra des fils et des filles. Il vécut 905 ans au total, puis mourut.

A P’dge de 70 ans, Kenan engendra Mahalaleel. Il vécut 840 ans aprés la naissance
de Mahalaleel et eut des fils et des filles. Il vécut 910 ans au total, puis mourut.

A I’age de 65 ans, Mahalaleel engendra Jared. Mahalaleel vécut 830 ans aprés la

naissance de Jared et engendra des fils et des filles. Mahalaleel vécut 895 ans au
total, puis mourut.

54



A I’age de 162 ans, Jared engendra Hénoch. Jared vécut 800 ans aprés la naissance
d’Hénoch et engendra des fils et des filles. Jared vécut 962 ans au total, puis
mourut.

A I’4ge de 65 ans, Hénoch eut un fils, Mathusalem. Aprés sa naissance, Hénoch
marcha avec Dieu pendant 300 ans, et il eut des fils et des filles. Il vécut 365 ans.
Hénoch marcha avec Dieu, puis il disparut, car Dieu I’avait enlevé.

A I’age de 187 ans, Mathusalem engendra Lémec. Mathusalem vécut 782 ans aprés
la naissance de Lémec et eut des fils et des filles. Mathusalem vécut 969 ans en tout,
puis mourut.

A P’age de 182 ans, Lamech eut un fils. Il le nomma Noé, en disant : « Celui-ci nous
consolera de notre travail et du travail pénible que nous avons fait a ce pays, car
I’Eternel I’a maudit. » Lamech vécut 595 ans apreés la naissance de Noé et eut des
fils et des filles. Il vécut 777 ans en tout, puis mourut.

Noé avait 500 ans lorsqu’il eut Sem, Cham et Japhet.

Mais ce qui est étrange pour les lecteurs attentifs, c’est cette nouvelle insérée dans le texte :

A I’4ge de 65 ans, Hénoch eut un fils, Mathusalem. Aprés sa naissance, Hénoch
marcha avec Dieu pendant 300 ans, et il eut des fils et des filles. Il vécut 365 ans.
Hénoch marcha avec Dieu, puis il disparut, car Dieu ’avait enlevé.

Le texte s’arréte 1a : sans explication ni raison. Le passage semble totalement impromptu et presque
inséré la sans raison. Comme pour la femme de Cain, il n’existe aucune explication incontestable pour
expliquer ce mystére. Pourtant, le personnage d’Hénoch, étonnamment et malgré la briéveté du récit, a
donné lieu a une importante littérature apocryphe. De nombreux textes portant son nom, ou se
réclamant de lui, traitent pour la plupart de géants bibliques. Le plus important de ces livres est ce
qu’on appelle “Enoch éthiopien” : un texte considéré comme sacré et canonique par les églises
chrétiennes orthodoxes éthiopiennes.

Femme de Cain ()

(Ephraim Moses Lilien, Domaine public, via Wikimedia Commons)

55



Tout le monde connait I’histoire du meurtre d’Abel par son frére Cain, une rivalité, nous dit le texte
biblique, née de la non-reconnaissance de 1’offrande de Cain a Dieu et de la reconnaissance de celle
de son frére Abel (727) relatée au chapitre 4 de la Genése:

Au bout d’un moment, Cain apporta a I’Eternel une offrande des produits de la
terre. Abel apporta aussi des premiers-nés de son troupeau et de leur graisse.
L’Eternel accueillit favorablement Abel et son offrande, mais pas Cain et son
offrande. Cain était trés en colére et son visage était sombre. L’Eternel dit a Cain :
« Pourquoi es-tu en colére et sombre ? Si tu fais le bien, tu te reléveras
certainement. Mais si tu fais le mal, le péché est a la porte et il te convoite, mais tu
devras dominer sur lui. »

Mais Cain dit a son frere Abel : « Sortons aux champs. » Et comme ils étaient aux
champs, Cain le frappa et le tua.

Ensuite, Cain prend femme et se marie, toujours au chapitre 4 de la Genése. C’est cette rencontre qui
a soulevé, et souléve encore, de nombreuses questions chez de nombreux lecteurs et exégétes :

Cain eut des relations conjugales avec sa femme. Elle tomba enceinte et donna
naissance a Hénoch.

Normalement, & ce stade, toute I’humanité descend logiquement d’Adam (o7%) et d’Eve (737). La
Bible Hébraique ne nous dit que ceci, au tout début du chapitre 4 :

Adam a eu des relations conjugales avec sa femme Eve. Elle est tombée enceinte et
a donné naissance a Cain. Elle a dit : « J’ai donné naissance 2 un homme avec
I’aide du Seigneur. » Elle a également donné naissance a Abel, le frére de Cain.
Abel était berger et Cain était cultivateur.

La naissance d’autres enfants n’est mentionnée que bien plus tard dans le chapitre 5 :

A I’4ge de 130 ans, Adam eut un fils a sa ressemblance, a son image, et il le nomma
Seth. Adam vécut 800 ans aprés la naissance de Seth et eut des fils et des filles.
Adam vécut 930 ans en tout, puis il mourut.

Il semble logique de conclure qu’il n’y avait pas d’autre peuple a cette époque, d’apres le texte
biblique lui-méme. Ce sujet continue d’étre débattu aujourd’hui. Plusieurs solutions peuvent expliquer
ce probléme, mais aucune ne peut étre déduite du texte lui-méme. La plus connue est I’hypothése du
mariage de Cain avec une sceur ou une cousine proche, mais le texte reste évasif quant au lien de
parenté entre cette femme et lui. Or, a cette époque, d’apres le texte lui-méme, les deux seuls enfants
d’Adam et Eve étaient Cain et Abel. L’autre possibilité logique est le mariage de Cain avec une
femme d’un peuple voisin, mais cela contredit le récit biblique en présentant un peuple non décrit par
le texte lui-méme. En raison du caractére parfois évasif du texte biblique (le sujet de cet article, soit
dit en passant), on peut également accepter 1’idée que le récit soit fragmentaire, ou écrit au « mauvais
moment » dans le texte biblique. Il gagnerait en cohérence apres le chapitre 5.

56



Keturah (777up)

$Wn oy ko Pp Sapnin e 1A NTAE R DTEBTIpNY,

(Haggadah de Venise, domaine public, via Wikimedia Commons)

Ketura est I’une des concubines d’Abraham (2772R), mais la Bible hébraique reste trés mystérieuse
quant a sa personnalité, son apparence et méme sa relation avec le patriarche ; tout le contraire

s’applique a Agar (7a7) ou Sarah (77%). Elle n’est mentionnée qu’une seule fois dans le livre de la
Genese au chapitre 25 :

Abraham prit une autre femme, nommée Ketura. Elle lui donna Zimran, Jokshan,
Medan, Madian, Ishbak et Shuah. Jokshan eut des fils, Sheba et Dedan. Les
descendants de Dedan furent Ashurim, Letushim et Leummim. Les fils de Madian
furent Epha, Epher, Hénoch, Abida et Eldaah. Tous ceux-la étaient des descendants
de Ketura.

Dans certains cercles rabbiniques, 1’idée a parfois été avancée que Ketura et Agar étaient une seule et
méme personne, mais ce point de vue semble trés ténu et n’est pas soutenu par le texte biblique.

Sorciére d’Endor ou Ba‘alat-‘ov be-‘Ein Dor (1737 1592 2I8"ny32)

(Adam Elsheimer, CC BY 4.0, via Wikimedia Commons)
Le personnage de cette probable nécromancienne est intéressant car il touche a un tabou absolu dans

la Bible hébraique : la divination. D’autant plus que I’histoire se déroule a 1I’époque des rois d’Israél.
L’histoire de cette femme est relatée dans le livre de Samuel:

A cette époque, les Philistins rassemblérent leurs troupes et formérent une armée
pour faire la guerre a Israél. Akish dit a David : « Sache que toi et tes hommes

57



combattrez a mes cotés dans cette campagne. » David répondit a Akish : « Alors,
vois ce que ton serviteur fera. » Akish dit a David : « Alors, je ferai de toi mon
garde du corps pour toujours. » Samuel était mort. Tout Israél le pleura et fut
enterré dans sa ville de Rama. Saiil avait éliminé du pays ceux qui invoquaient les
esprits et les devins.

Les Philistins se rassemblérent et campérent a Sunem. Saiil rassembla tout Israél,
et ils camperent a Guilboa. Quand Saiil vit le camp des Philistins, il fut saisi de
crainte et son cceur trembla profondément. Il consulta I’Eternel, mais I’Eternel ne
lui répondit ni par les songes, ni par I’Urim, ni par les prophétes. Alors Saiil dit a
ses serviteurs : « Cherchez-moi une femme qui puisse invoquer les esprits, et j’irai
la consulter. » Ses serviteurs lui dirent : « Il y a une femme a En-Dor qui peut
invoquer les esprits. » Saiil se déguisa en revétant d’autres vétements et partit avec
deux hommes. Ils arrivérent chez la femme de nuit. Saiil lui dit : « Maintenant, use
de divination pour moi en invoquant un mort, et fais-moi remonter celui que je te
dirai. » La femme lui répondit : « Tu sais ce que Saiil a fait, comment il a fait
disparaitre du pays les devins et les esprits. Pourquoi cherchez-vous a me tuer ? »
Saiil lui jura par PEternel : « L’Eternel est vivant ! Il ne t’arrivera rien. » La
femme demanda : « Qui te ferai-je monter ? » Il répondit : « Fais-moi monter
Samuel. »

Quand la femme vit Samuel, elle cria d’une voix forte et dit a Saiil : « Pourquoi
m’as-tu trompé ? Tu es Saiil ! » Le roi lui dit : « N’aie pas peur ! Dis-moi ce que tu
vois. » La femme dit & Saiil : « Je vois un dieu qui monte de la terre. » Il lui
demanda : « A quoi ressemble-t-il ? » Elle répondit : « C’est un vieillard qui monte,
enveloppé d’un manteau. » Saiil comprit alors que c’était Samuel, et il se prosterna
le visage contre terre et I’adora.

Samuel dit a Saiil : « Pourquoi as-tu troublé mon repos en me faisant monter ? »
Saiil répondit : « Je suis dans une grande détresse ; les Philistins me font la guerre,
et Dieu s’est détourné de moi. Il ne m’a répondu ni par des prophétes ni par des
songes. Je t’ai appelé pour me montrer ce que je dois faire. » Samuel dit : «
Pourquoi donc me consultes-tu, puisque I’Eternel s’est détourné de toi et est
devenu ton ennemi ? L’Eternel t’a traité comme je te ’avais dit de sa part : il a
arraché le royaume de ta main et I’a donné a un autre, a David. Tu n’as pas obéi a
I’Eternel, et tu n’as pas montré a Amalek son ardente colére. C’est pourquoi
I’Eternel t’a traité ainsi aujourd’hui. L’Eternel livrera aussi Israél avec toi entre les
mains des Philistins. » Demain, toi et tes fils, tu seras avec moi, et I’Eternel livrera
le camp d’Israél entre les mains des Philistins.

Aussitot, Saiil tomba face contre terre. Les paroles de Samuel I’avaient effrayé. 11
était également faible, car il n’avait rien mangé de toute la journée et de toute la
nuit.

La femme vint trouver Saiil et, voyant qu’il était effrayé, dit : « Ta servante t’a
écouté. J’ai risqué ma vie en obéissant aux paroles que tu m’as dites. Ecoute aussi
ta servante : je te donne un morceau de pain a manger, afin que tu aies la force de
repartir. » Mais Saiil refusa et dit : « Je ne mangerai pas. » Ses serviteurs, la femme

58



elle-méme, insistérent, et il les écouta. Il se leva de terre et s’assit sur le lit. La
femme avait chez elle un veau gras qu’elle tua aussitot. Elle prit de la farine, la
pétrit et fit cuire du pain sans levain. Elle le présenta a Saiil et a ses serviteurs, et ils
mangérent. Puis ils se levérent et partirent la nuit méme.

Bien que mystérieux, le personnage s’inscrit principalement dans le récit de Saiil (?3RY) qui sombre
dans la folie totale tandis que David (717), le simple berger qui a vaincu le géant Goliath, le surpasse
peu a peu. Sujet peu connu du grand public, le personnage de la Sorciére d’Endor a surtout suscité des
débats théologiques complexes au sein du judaisme et du christianisme sur ce que le nécromancien
aurait pu ou non faire.

Les fils de Moise (72¥%) : Gershom (2w13) et Eliezer (M1p778)

Comme pour Séphora (I’épouse de Moise), dont nous parlerons plus loin, le sort exact des fils de
Moise, Gershom et Eliézer, demeure un mystére. Comme pour Séphora, les auteurs de la Bible
hébraique ne sont pas prolixes sur ces personnages, ni sur leurs éventuelles interactions avec leurs
pere et mere. Leur naissance n’est pas décrite en détail, mais les auteurs accordent une place
importante au symbolisme de leurs prénoms pour Moise, tel que décrit au chapitre 18 de [’Exode lors
des retrouvailles de Moise avec sa femme Tzippora aprés la sortie d’Egypte :

Jéthro, prétre de Madian et beau-pére de Moise, apprit tout ce que Dieu avait fait
pour Moise et pour son peuple d’Israél, et comment I’Eternel avait fait sortir Israél
d’Egypte. Jéthro, beau-pére de Moise, prit Séphora, sa femme. C’était aprés son
départ. 1l prit aussi les deux fils de Séphora : ’un s’appelait Guerschom, car Moise
avait dit : « Je suis en exil dans un pays étranger. » L’autre s’ appelait Eliézer, car il
avait dit : « Le Dieu de mon pére m’a secouru et m’a délivré de I’épée de Pharaon.
» Jéthro, beau-pére de Moise, vint donc avec ses fils et sa femme au désert ou il
campait, a la montagne de Dieu. Il fit dire & Moise : « Moi, ton beau-pére, Jéthro, je
suis venu vers toi avec ta femme, et ses deux fils sont avec lui. »

Le texte ne mentionne rien de leurs interactions avec Moise, Séphora ou les autres Hébreux dans le
désert. Le texte est totalement muet. Nous savons cependant que Guershom et Eliézer eurent des
descendants, comme en témoigne cet extrait du Livre des Chroniques au chapitre 23 :

Voici les fils de Kehath : Amram, Jitsehar, Hébron et Uzziel, soit quatre en tout.
Fils d’Amram : Aaron et Moise. Aaron fut mis a part pour étre consacré dans le
lieu trés saint, avec sa descendance, pour toujours. Ils devaient briiler de I’encens
devant I’Eternel, le servir et bénir en son nom pour toujours. Quant aux fils de
Moise, homme de Dieu, ils furent dénombrés dans la tribu de Lévi. Fils de Moise :
Guerschom et Eliézer. Fils de Guerschom : Shebouél, le chef. Descendants d’Eliézer
: Rechabia, le chef, et ses nombreux fils ; Eliézer n’eut pas d’autres fils. Fils
d’Jitsehar : Shelomith, le chef. Fils d’Hébron : Jerija, le chef, Amaria le deuxiéme,
Jachaziel le troisiéme et Jekameam le quatriéme. Fils d’Uzziel : Michée, le chef, et
Jishija le deuxiéme.

On dit que Guershom avait un fils nommé Jonathan, mentionné briévement dans le Livre des Juges:

Les Danites emportérent donc ce que Mica avait fabriqué et le prétre qui le servait.
Puis ils surprirent Lais, un peuple paisible et tranquille. Ils le passerent au fil de

59



I’épée et briilérent la ville. Personne ne la sauva, car elle était loin de Sidon et ses
habitants n’avaient aucun rapport avec les autres. Elle était dans la vallée qui
s’étend vers Beth-Rehob. Les Danites reconstruisirent la ville et y habitérent. Ils
I’appelérent Dan, du nom de leur ancétre, qui était un fils d’Israél. Cependant, la
ville s’appelait auparavant Lais. Ils érigérent la statue sacrée pour leur usage
personnel, et Jonathan, fils de Guerschom et petit-fils de Moise, et ses descendants
exercérent la fonction de prétres pour la tribu des Danites jusqu’a I’époque de
I’exil des habitants du pays. Ils érigérent pour leur usage personnel la statue sacrée
que Mica avait fabriquée pendant toute la période ot 1a maison de Dieu était a Silo.

Un autre fils possible de Guershom, Shemuel, est également mentionné dans le livre des Chroniques
au chapitre 26, bien que cette interprétation soit parfois débattue pour des raisons de temporalité :

D’autres Lévites, dont Achija, étaient responsables des trésors de la maison de Dieu
et des trésors des choses saintes. Parmi les descendants de Laadan, descendants des
Guerschonites par Laadan et chefs des familles de Laadan le Guerschonite, Jéhiéli
et ses fils, Zétham et son frére Joél, étaient responsables des trésors de la maison de
I’Eternel. Parmi les Amramites, les Jitsharites, les Hébronites et les Ouziélites,
Shebuel, descendant de Guerschom, fils de Moise, était responsable des trésors. Ses
parents, descendants d’Eliézer, étaient Réhabia, fils d’Eliézer, pére d’Esaie, peére de
Joram, pére de Zikri et pére de Shelomith. Ce Shelomith et ses fréres étaient
responsables de tous les trésors des choses saintes que le roi David, les chefs de
famille, les chefs de milliers et de centaines, et les chefs de I’armée avaient
consacrés. Ils les avaient consacrés, sur le butin des guerres, pour I’entretien de la
maison de I’Eternel. Tout ce qui avait été consacré par Samuel le voyant, par Saiil,
fils de Kis, par Abner, fils de Ner, par Joab, fils de Tseruja, et par quiconque, était
sous la responsabilité de Shelomith et de ses fréres.

Séphora—Tsippora (777i9%)

(Sandro Botticelli, Domaine public, via Wikimedia Commons)

Sa relation avec Moise est particuliérement frappante en raison de I’importance du silence qui existe
entre les deux personnages et de 1’effacement total du personnage de Séphora (sa mort n’est méme pas
décrite dans la Bible hébraique). L’épouse de Moise est un mystere dans la Bible hébraique. Les rares

60



présences de Séphora (son mariage avec Moise, son désaccord avec lui lors du retour de Moise en
Egypte et son arrivée au camp dans le désert de ’Exode) suscitent la réflexion car elles sont entourées
d’un silence impressionnant. La seule fois ou la Bible hébraique décrit une interaction verbale entre
Séphora et Moise se trouve dans le livre de 1’ Exode au chapitre 4 :

Pendant qu’ils étaient en chemin, 2 ’endroit ot ils passaient la nuit, ’Eternel s’en
prit a lui et chercha a le tuer. Séphora prit une pierre tranchante, coupa le prépuce
de son fils et le jeta aux pieds de Moise, en disant : « Tu es pour moi un époux de
sang ! » L’Eternel le quitta. En ce temps-1a, elle dit : « Epoux de sang ! » i cause de
la circoncision.

Ceci est suivi par le retour de Séphora chez son pere. Ce passage pourrait-il évoquer un role religieux
important de Séphora que les auteurs de la Bible hébraique n’ont pas développé, ou un fragment d’une
histoire plus complexe aujourd’hui perdue ? La fin de la vie de Séphora n’est méme pas mentionnée.
L’origine madianite de Séphora aurait-elle pu entrer en conflit avec le récit de Moise sur la formation
d’une identité nationale et spirituelle ? Le seul passage qui aborde le sujet est celui, extrémement
ambigu, du chapitre 12 des Nombres:

Marie et Aaron parlérent contre Moise a cause de la femme éthiopienne qu’il avait
épousée. Car il avait épousé une femme éthiopienne.

Ce passage fait encore I’objet de nombreux débats : s’agit-il de Tzippora ou d’une autre femme ? Ces
absences et silences troublants concernant 1’épouse du plus important prophéte de la Bible hébraique
laissent la porte ouverte & de nombreuses interprétations. Une simple « économie narrative » ne suffit
pas a expliquer ce probléme, méme si la vie de Tzippora est effectivement secondaire par rapport a
celle de Moise dans le récit biblique. Bien que la Bible hébraique ne soit pas un personnage historique
au sens moderne du terme, elle n’en demeure pas moins 1’histoire du peuple hébreu. On pourrait donc
se demander si évoquer la nature des véritables problémes entre Moise et sa femme aurait pu éclairer
un aspect problématique de la vie de Moise. Quelque chose de plus problématique que les problémes
relationnels entre les patriarches et leurs épouses, par exemple. Leur violent désaccord lors du passage
ambigu relatif a la circoncision pourrait pencher dans ce sens. Le fait que le retour de Séphora auprés
de Moise ait été provoqué par son beau-pere, Jéthro (Yitro en hébreu : i71?), témoigne également d’un
certain manque de spontanéité de la part de Moise dans la recherche de sa femme.

Béhémoth (n»m2) et Leviathan (30717)

William Blake (1757-1827), domaine public, via Wikimedia Commons

61



Deux créatures mythologiques sont mentionnées dans la Bible hébraique : Béhémoth et Léviathan. Le
premier, Béhémoth, est mentionné exclusivement dans le Livre de Job chapitre 40 (selon la
traduction, le mot « Béhémoth » ou un autre est utilisé, ici « I’animal ») :

« Vois I’excellente créature que j’ai créée, tout comme toi ! Elle mange de I’herbe
comme un beeuf. Vois, sa force réside dans ses reins et sa vigueur dans les muscles
de son ventre. Sa queue est raide comme un cédre. Les tendons de ses cuisses sont
entrelacés. Ses os sont des tubes de bronze, ses membres sont comme des barres de
fer. C’est le chef-d’ceuvre de Dieu. Celui qui I’a créée I’a dotée d’une épée. Elle se
nourrit des montagnes, ou jouent tous les animaux sauvages. Elle se couche sous les
lotus, elle se cache dans les roseaux et les marais. Les lotus la couvrent de leur
ombre, les saules du fleuve ’entourent. Si le fleuve devient violent, il ne s’alarme
pas ; si le Jourdain se précipite contre son embouchure, il reste confiant. Sera-t-elle
prise les yeux ouverts ? Lui percera-t-on le nez avec des piéges ?

Il n’est pas vraiment décrit physiquement (sauf pour sa force physique comparée a celle d’autres
animaux). Son origine précise est inconnue ; il pourrait s’agir d’un emprunt a une culture voisine. Il
est assez souvent représenté (comme sur 1’image ci-dessus) comme une sorte de rhinocéros ou
d’hippopotame.

C’est également le cas du Léviathan, dont 1’origine et la forme précise sont mystérieuses. Bien que la
mention de ce monstre puisse avoir une valeur allégorique, certains chercheurs soulignent une certaine
ressemblance entre la mention de ce monstre marin et les anciens mythes cananéens. La mythologie
cananéenne raconte I’histoire d’un combat entre le dieu Baal Hadad et un serpent tortueux.
Cependant, contrairement a Béhémoth, le Léviathan est mentionné a plusieurs reprises dans le récit
biblique. Exemple avec le chapitre 27 du livre d’Isaie:

En ce jour-1a, I’Eternel viendra a son secours avec sa dure, grande et forte épée
contre le léviathan, le serpent rampant, contre le léviathan, le serpent tortueux, et il
tuera le monstre qui est dans la mer.

Ou méme dans le livre de Job chapitre 26 :

Par sa force, il dompte la mer, par son intelligence, il brise son orgueil. Son souffle
apporte la sérénité au ciel, sa main transperce le serpent en fuite.

Et encore dans les Psaumes ou Tehillim chapitre 74 :
Dieu est mon Roi depuis toujours, qui apporte la délivrance sur toute la terre. Tu as

fendu la mer par ta puissance et brisé les tétes des monstres sur les eaux. Tu as
écrasé la téte du Léviathan et tu ’as donné en pature aux habitants du désert.

62



LA BIBLE
HEBRAIQUE ET
L’AGRICULTURE



Le Tanakh (771n) (Bible hébraique) ou Ancien Testament aborde en de nombreux versets un élément
fondamental de 1’établissement de toute société ou civilisation : I’agriculture. L’ambition ici n’est pas
d’écrire une histoire de I’agriculture au Proche et au Moyen-Orient anciens, mais d’explorer quelques
versets bibliques clés et de chercher a en comprendre le sens (tant pour les contemporains que pour le
lecteur moderne). Particuliérement dans un contexte ou nos sociétés modernes (sous 1’influence
historique de I’exode rural et de la mécanisation) se sont fortement déconnectées d’une question
pourtant fondamentale & I’époque de la Bible hébraique. Par souci de simplicité (contrairement a
d’autres articles du blog), je n’utilise ici que les noms francais des livres de la Bible hébraique.
Larticle est illustré de photos agricoles (obtenues sur Wikimedia) afin de rappeler la permanence de
ce théme, intemporel, tant pour les sociétés passées que modernes.

L’histoire de 1’agriculture trouve ses origines en Mésopotamie, et plus précisément a Sumer. C’est la
qu’est née I’agriculture, tout comme 1’écriture. Le commencement de 1’histoire, pour reprendre le titre
de I’ouvrage de Samuel Noah Kramer, “L’histoire commence a Sumer”. Le sujet et la maitrise
agricole sont attestés par de nombreux bas-reliefs de I’époque :

E K 52»5"- ! é‘&ij i
—
T
TR,
|/

V7277777775277
FEETRARANNRRS

Sceau ancien montrant I’utilisation de la charrue (Albert T. Clay, Domaine public, via Wikimedia
Commons)

Un sujet également abordé avec humour par les hommes de 1’époque dans le célébre texte sumérien
“Deébat entre la houe et la charrue”. La houe a perdu le débat au profit de la charrue, méme si elle
reste un outil agricole indispensable et est aujourd’hui associée a I’agriculture de subsistance. Pour
rappel, voici a quoi ressemblent ces deux outils (la houe a gauche et la charrue a droite) :

64



La région du Proche et du Moyen-Orient antique est surtout connue dans 1’imaginaire collectif sous le
nom de Croissant fertile :

@ . Océan
Qo0 SO 1000 T

Knlon\eueﬁ A

La Mésopotamie, plus connue du grand public sous le nom de « Croissant fertile », est une vaste
région fertile ou se déroulent la plupart des récits de la Bible hébraique (Norman Einstein (utilisateur
Wikimedia), d’apres une carte similaire de I’édition de 1994 de I’Encyclopédie Britannica. Traduit par
Sting, CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons).

Cette région agricole s’étendait du golfe Persique a la région du Nil en Egypte. Une région a I’histoire
complexe, ayant connu plusieurs empires successifs : Sumer, I’Egypte, 1’Assyrie, la Babylonie, la
Perse... Les Israélites vivant en Canaan (matérialisé par la mention « Judée » sur la carte) étaient
constamment menacés dans les écrits bibliques entre les puissants empires du Nord et du Sud, devant
réguliérement faire des compromis parfois difficiles pour survivre. L’agriculture dans cette région
présente des contraintes particulieres, illustrées par cette carte (la faiblesse des terres arables entourées
d’étendues désertiques) :

extension app)
du Golfe Persique

300 km jusqu'a 5000 av.

e

Situation agricole dans le sud historique de 1’Irak (Joel Bellviure, CC BY-SA 4.0, via Wikimedia
Commons)

65



En raison de la salinisation, la région n’est plus aussi fertile qu’autrefois, dans ce qui est aujourd’hui
I’Irak et la Syrie, méme si I’agriculture y persiste. Le monde a beaucoup changé entre I’agriculture du
premier millénaire et notre agriculture contemporaine. Trois photos illustrent cette évolution constante

A sl

o AWd ©

Elle est et est encore pratiquée de multiples fagons (manuelle, semi-mécanisée, de subsistance ou
encore industrielle) :

Mais un point commun persiste : les humains I’ont pratiquée sans relache, manuellement ou avec des
outils modernes, que ce soit en temps de paix, lors de bouleversements sociaux majeurs (épidémies,
révoltes, etc.) ou méme en temps de guerre. Toutes les citations bibliques sont tirées de la traduction
de la Bible connue sous le nom de Segond 21.

L’Eternel ordonnera que la bénédiction soit avec toi dans tes greniers et dans toutes
tes entreprises. Il te bénira dans le pays que I’Eternel, ton Dieu, te
donne.—Deutéronome 28:8

Ce verset biblique s’inscrit dans un schéma récurrent de la Bible hébraique et du dialogue entre Dieu
et ’homme : si vous me faites confiance et observez mes commandements, vous vivrez dans
I’abondance. L’image des greniers est particuliérement évocatrice pour les personnes conditionnées
par la bonne marche des récoltes.

Que Dieu te donne de la rosée du ciel et des richesses de la terre, du blé et du vin en
abondance !—Genese 27:28

La promesse sans cesse renouvelée d’un Dieu a la fois dur et aimant envers sa création et le monde
qu’il a créé. La promesse et I’espoir d’une abondance agricole vitale et nécessaire.

66



T e

Musée et archives Galt via Wikimedia Commons

Les aires de battage se rempliront de blé, et les cuves regorgeront de moiit et
d’huile. Je vous rendrai les années qu’ont dévorées la sauterelle, le grillon,
I’escargot et le hasil, ma grande armée que j’ai envoyée contre vous.—Joél 2:24-25

Ce verset évoque la promesse d’un renouveau agricole (blé, vin et huile) aprés une grande
catastrophe. Bien que ce verset ne soit pas directement li¢ a la pratique agricole, il nous rappelle que
les catastrophes et les obstacles ne sont que temporaires : une épreuve destinée & nous mettre a
I’épreuve, et que, par conséquent, son heureuse conclusion est un redémarrage de la vie, en
I’occurrence 1’abondance agricole. Un motif récurrent dans de nombreux textes de la Bible hébraique.

Connais bien chacune de tes brebis et prends soin de tes troupeaux, car la richesse
ne dure pas toujours. Une couronne peut-elle étre transmise éternellement ? Le foin
est amassé, la verdure pousse, et I’herbe des montagnes est cueillie. Les agneaux
sont ton vétement, les chévres paient un champ, et le lait des chévres suffit a ta
nourriture, a celle de ta maison et a D’entretien de tes servantes.—Proverbes
27:23-27

Un systéme agricole optimal (a 1’époque de la rédaction de la Bible hébraique) nécessitait des
animaux, notamment pour labourer les champs, mais aussi pour se nourrir de viande et de lait, et pour
consentir aux sacrifices nécessaires. Ce verset illustre également une innovation majeure du judaisme
: notre obligation de ne jamais causer de souffrance et de toujours prendre soin des animaux, quels
qu’ils soient.

FORTEPAN / Vaskapu utca, CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons

67



Celui qui observe le vent ne sémera pas, et celui qui regarde les nuages ne
moissonnera pas.— Ecclésiaste 11:4

Comme un verset mentionné ci-dessous, ce verset peut évoquer I’immanence des cycles agricoles.
L’image du vent peut faire écho a nos préoccupations modernes concernant le changement climatique,
dont les arguments apocalyptiques peuvent parfois entraver toute action. Les conditions agricoles ne
sont pas toujours parfaites (et le sont-elles vraiment ?), ce qui ne nous dispense pas de trouver des
solutions et de penser aux récoltes a venir.

A cause du froid, le paresseux ne laboure pas ; au temps de la moisson, il voudrait
moissonner, mais il n’y a rien.—Proverbes 20:4

Comme un autre verset mentionné ci-dessous, celui-ci s’adresse aux hommes de son époque et a nos
agriculteurs modernes. Les cycles agricoles n’obéissent pas a une logique abstraite, mais a des cycles
saisonniers et climatiques incontournables. Le labour est nécessaire aux semailles, elles-mémes
nécessaires a la récolte, laquelle dépend de toutes les actions préalables sans lesquelles elle ne peut
avoir lieu. Mais ce verset s’adresse également a nous, lecteurs modernes, sans lien avec le monde
agricole : sommes-nous capables de conceptualiser le travail nécessaire a ce que nous trouvons dans
nos assiettes chaque jour ?

FORTEPAN / Ebner, CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons

Séme ta semence le matin, et le soir, n’arréte pas ta main, car tu ne sais pas si ce
sera ceci ou cela ? L’un et ’autre seront-ils également bons ?—Ecclésiaste 11:6

Ce verset pourrait évoquer I’expression « ne pas mettre tous ses ceufs dans le méme panier », ainsi que
ce que l’on appelle communément le bon sens paysan. Dans le contexte actuel de monoculture
(c’est-a-dire de régions enticres consacrées a la culture d’un produit, comme les grandes régions
céréalicres), ce verset peut aussi nous faire réfléchir a la nécessité d’une agriculture plus diversifiée,
voire raisonnée. La nécessité d’un paysage agricole a la fois diversifié, nécessaire sur le plan
écologique et humain.

Celui qui séme avec larmes moissonnera avec joie ; celui qui séme en pleurant avec
un sac de semence reviendra avec joie, portant ses gerbes.—Psaume 126:5-6

68



Ce beau vers évoque les souffrances que connaissent de nombreuses sociétés (famine, guerre,
génocide, etc.) et la nécessité pour elles de maintenir les cycles agricoles a tout prix, malgré tout.
L’image de ces agriculteurs partant dans la douleur semer les champs nécessaires a la production
alimentaire de demain, sans savoir si cela fonctionnera, et revenant pleins de joie, en est la parfaite
illustration.

FORTEPAN / Vaskapu utca, CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons

Son Dieu lui enseigna la régle, lui donna cette instruction : « Tu n’écrases pas le
cumin noir avec un traineau, ni ne roule sur le cumin avec une roue de charrette,
mais tu bats le cumin noir avec un baton et le cumin avec une verge. » Quant au
blé, il doit étre écrasé pour en faire du pain ; il ne doit pas &tre battu sans fin, et
méme si tu fais rouler une roue de charrette et des chevaux dessus, il ne sera pas
écrasé.—Esaie 28:26-28

Les consommateurs de pain de boulangerie comprennent-ils I’intégralité du processus, du blé dans les
champs au pain dans leurs magasins ? Ce verset se voulait un rappel de bon sens pour les lecteurs de
son époque, mais aussi un rappel nécessaire pour une société moderne qui a perdu tout lien avec le
monde agricole. De la récolte au produit consommé, le blé subit un processus complet de production,
de récolte et de transformation, a la fois complexe et inconnu, mais sans lequel nous ne pouvons pas
manger.

Tant que la terre subsistera, les semailles et la moisson, le froid et la chaleur, I’été et
I’hiver, le jour et la nuit ne cesseront point.—Genése 8:22

Bien que n’étant pas directement lié a I’agriculture, ce verset est avant tout synonyme d’espoir.
Quelles que soient les catastrophes ou les événements humains qui peuvent altérer I’agriculture, le
renouveau est toujours assuré. Si la Terre et les hommes sont encore 13, le renouveau agricole (méme
s’il est difficile) est possible.

69



Collections spéciales et archives de ’OSU : Commons, sans restrictions, via Wikimedia Commons

Si tu obéis aux commandements que je te prescris aujourd’hui, si tu aimes
I’Eternel, ton Dieu, et si tu le sers de tout ton ceeur et de toute ton Ame, je donnerai
a ton pays la pluie en sa saison, la pluie de la premiere et de I’arriére-saison, et tu
récolteras ton blé, ton moiit et ton huile. Je mettrai aussi de I’herbe dans tes
champs pour ton bétail, et tu mangeras a satiété.—Deutéronome 11:13-15

Ce verset du Deutéronome est contenu dans la priére centrale du judaisme, la Shema Israél (Ecoute
Israél)Centrée sur le respect absolu d’un Dieu UN et indivisible, son inclusion n’était pas une
coincidence pour les peuples de 1’époque. Une récolte abondante (dans un monde ou chacun
dépendait directement du travail agricole) était non seulement une nécessité alimentaire, mais aussi
cyclique : sans récolte, il était impossible de prédire la suivante. Nous reconnaissons les produits
agricoles comme des symboles anciens (et modernes) d’abondance. Le blé, symbole agricole par
excellence. Le vin, associé a la vigne. Et I’huile, qui peut également étre associée a 1’onction des rois
des premiers royaumes d’Isra€l (on parle d’onction, I’acte d’oindre d’huile la téte du nouveau roi).

Archives provinciales de I’ Alberta, via Wikimedia Commons

Celui qui cultive son champ sera rassasié de pain, mais celui qui poursuit des
choses vaines est dépourvu de sens.—Proverbes 12:11

Ce proverbe peut paraitre anachronique au lecteur urbain moderne, qui ne découvre 1’agriculture
qu’au cours de promenades a la campagne ou de visites de jardins communautaires en ville, mais qui
n’en connait pas forcément les fondamentaux : labourer, semer, biner... ni les outils : charrue, houe,
faux... Les sociétés qui se sont développées au Proche et au Moyen-Orient (y compris de grandes

70



civilisations comme Sumer ou I’Egypte) ont vu I’émergence d’une agriculture suffisamment
développée pour permettre des activités non liées a 1’agriculture et la construction de monuments
(pyramides en Egypte, ziggourat 4 Sumer...), sans que la structure sociologique ressemble a celle de
nos sociétés modernes. La majorité de la population devait travailler aux champs pour subvenir a ses
besoins et a ceux des autres, dans un contexte de mécanisation inexistante. Ce proverbe s’adresse aux
gens de son époque : qui, & cette époque, aurait pu se permettre de ne pas s’occuper des labours, des
champs et des récoltes ? Mais aussi a nous, dont beaucoup sont déconnectés des réalités du monde
agricole : ne devrions-nous pas nous interroger sur la maniére dont nous tenons pour acquises des
choses (en I’occurrence, 1’abondance de nourriture sans jamais la produire nous-mémes) qui ne le
seront pas forcément éternellement ?

71



LA BIBLE
HEBRAIQUE ET LE
CINEMA



En recherchant le_Tanakh (771n) (Bible hébraique) ou Ancien Testament.Je suis tombé sur ce film de

1994 intitulé en anglais «Genése : La Création et le Déluge» sur la Genése (le premier livre de la
Bible hébraique, qui raconte I’histoire de la création du monde jusqu’a I’arrivée des Hébreux en
Egypte). Le film a été tourné au Maroc et réalisé par Ermanno Olmi (1931-2018). Réalisateur qui a
remporté la Palme d’or pour son film de 1978.L’arbre a sabots en bois, qui traite des conditions
difficiles de la paysannerie dans une région reculée d’Italie. J’ai trouvé ce film a la fois magnifique et
trés intéressant pour mes études bibliques, et j’ai été un peu surpris de constater que sa note ne
dépassait pas 5,5/10 sur IMDB et 22 % sur Rotten Tomatoes. Mais ces critiques mettent également en
lumiére les nombreux défis liés aux films bibliques, et c’est pourquoi je vais utiliser ce film pour
expliquer comment un cinéaste peut concilier ces défis pour produire un film significatif.

Il est important de reconnaitre les deux principales difficultés qui surviennent lorsque 1’on tente de se
lancer dans la réalisation d’un film comme “Genése : La Création et le Déluge”. Surtout lorsque nous
décidons d’utiliser le livre depuis les premiers versets décrivant les six jours de la Création du monde
jusqu’a la sortie de Noé de 1’ Arche apres le Déluge, lorsque Dieu scelle son alliance avec I’humanité,
promettant de ne plus jamais détruire 1’humanité. Ou approximativement depuis les premiers versets
de la Genese au chapitre 9 versets 17. C’est ce que nous appelons dans les études bibliques la partie «
primitive » de la Genése. La partie suivante qui concerne les patriarches (Abraham, Isaac, Jacob) est
appelée I’age patriarcal.

La premicre difficulté réside dans le fait que de nombreux €éléments décrits dans cette partie de la
Bible hébraique sont difficiles & montrer ou a représenter, comme les six jours de la Création ou le
Déluge. Concernant les six jours de la Création, par exemple, les cinéastes ont le choix entre
s’appuyer fortement sur des effets spéciaux (dans le cadre d’une interprétation tres littérale) ou utiliser
une méthode plus abstraite pour se concentrer sur le sens profond du texte. Un exemple (toutes les
citations sont tirées de la traduction Segond 21 de la Bible) :

La terre était déserte et vide. Les ténébres couvraient ’abime, et ’Esprit de Dieu
planait au-dessus des eaux.

Faut-il privilégier 1’aspect « informe » de la Terre ou le sens poétique et profond de ces versets ? On
pourrait en dire autant de la création de I’Homme, et plus particulierement de la naissance de la
Femme. Extrait :

73


https://lirelabiblehebraique.fr/

L’homme donna des noms a tout le bétail, aux oiseaux du ciel et a tous les animaux
sauvages, mais il n’y eut personne pour I’aider. Alors ’Eternel Dieu fit tomber un
profond sommeil sur ’homme, et il s’endormit. Il prit une de ses cotes et referma la
chair a sa place. L’Eternel Dieu forma une femme de la cote qu’il avait prise de
I’homme et ’amena vers ’homme. I’homme dit : « Celle-ci est maintenant mon os
et ma chair. On appellera Femme, car elle a été prise de I’homme. »

Qu’est-ce qui est le plus important ici : 1’idée profonde de complémentarité entre I’Homme et la
Femme, ou le processus « d’ingénierie » menant a la création de ’Humanité ? Apres avoir tué son
frére Abel, Cain implore Dieu de le protéger de la violence des autres hommes. Extrait choisi :

Cain dit 2 ’Eternel : « Mon chitiment est trop grand pour étre supporté. Voici, tu
me chasses aujourd’hui du pays. Je serai caché devant toi, errant et vagabond sur
la terre, et quiconque me trouvera pourra me tuer. » L’Eternel lui dit : « Si
quelqu’un tue Cain, il sera vengé sept fois. » L’Eternel mit un signe sur Cain afin
que ceux qui le trouveraient ne le tuent pas.

Faut-il insister sur I’idée d’une marque « physique » ou plutot sur la protection divine de Cain, malgré
la gravité de son crime ? Ces quelques exemples illustrent la difficulté de se lancer dans la production
d’un film avec un texte comme celui du Livre de la Genése, avec des difficultés a trouver un juste
milieu entre le littéralisme et la compréhension du sens profond (méme caché) du texte.

La deuxieme difficulté est que cette partie de la Bible est loin d’étre pleine d’action et ne présente pas
vraiment de personnages notables (je n’oublie évidemment pas Noé, mais il est un peu moins
mémorable qu’Abraham car les premiers chapitres de la Genése. Les intrigues, les doutes et les
pensées de Noé sont absents ; sa dimension humaine est beaucoup moins explorée que dans Abraham.
Cela signifie que le réalisateur devra prendre un texte sans personnages principaux, avec peu ou pas
d’intrigue ni de dialogues, et I’intégrer dans un film qui doit étre agréable a regarder. Lorsque les
réalisateurs cherchent a adapter des livres ultérieurs de la Bible, comme les passages concernant
Abraham ou I’Exode, il y a de nombreux personnages, mais aussi des dialogues et des intrigues sur
lesquels construire un film. Réaliser un film réussi avec seulement les premicres parties de la Genese.
L’intrigue limite considérablement les possibilités de fidélité a 1’histoire des premiers chapitres. Il
s’agit donc de trouver un juste équilibre entre raconter I’histoire « primordiale » et montrer quelque
chose de pertinent et captivant pour le spectateur.

Ce qu’a fait Ermanno Olmi est, a mon avis, une réussite, et montre comment surmonter en grande
partie les difficultés inhérentes a un tel travail, et ce pour plusieurs raisons.

La principale qualité¢ du film réside dans sa grande authenticité, car il a été tourné dans le désert
marocain avec une grande famille bédouine comme acteurs. De nombreux films bibliques ne
parviennent pas a atteindre ce niveau d’authenticité en raison de leur recours constant a des acteurs
occidentaux et du manque de décors authentiques (c’est parfois encore pire pour les films des années
1950 et 1960, tournés principalement dans des décors préfabriqués). A la vue de la famille bédouine et
du paysage environnant, le monde de la Genése. Cela semble beaucoup plus tangible. De nombreuses
critiques du film ont déploré I’apparente « confusion » des acteurs. Premiérement, je ne pense pas
qu’ils soient « confusionnels ». Deuxiémement, leur simplicité, doublée d’une certaine « timidité »,
s’accorde parfaitement avec la discrétion des personnages du texte biblique. Troisiémement, on
ressent leur proximité, ce qui ajoute une touche de douceur au film et correspond a I’idée de famille
¢largie décrite dans la Bible hébraique.

74



La deuxiéme qualité¢ du film (et peut-&tre sa plus grande perspicacité) est qu’il lit le texte de la
Genese. Tout au long du film, en voix off, et aussi comme une histoire racontée par un vieux berger a
sa famille. Cela fonctionne pour deux raisons. La premicre est que le texte de la Genése. On ne
sacrifie pas la valeur de la Bible en la mettant de c6té¢ ou en essayant a tout prix de produire un film
destiné a un public plus large, mais plutét en la plagant au cceur du récit. Deuxiémement, cela
correspond a 1’idée que de nombreux récits bibliques étaient probablement des récits oraux, répétés au
fil du temps, puis consignés par écrit pour les générations futures. C’est probablement ce que firent les
premiers Hébreux en Canaan avant que la Bible hébraique ne soit officiellement écrite. Tous les
efforts ont été faits pour inclure et « traduire » au cinéma le plus grand nombre de scénes possible,
comme le meurtre d’Abel par Cain, la création des premicres villes et le Déluge. Le film comporte
¢galement quelques moments ou il s’écarte du texte « officiel » pour inclure des passages des
Psaumes et du Cantique des Cantiques. Le film est relativement fluide, compte tenu du caractére
fragmentaire de certains passages de la Bible. Il faut cependant admettre que de longues lectures
bibliques mélées a des scénes de paysages contemplatifs pourraient ne pas plaire a tous. Le film
pourrait étre trop lent pour beaucoup. Sans étre élitiste, cela signifie que le film ne s’adresse pas
vraiment a un public trés large, car il requiert un intérét et une compréhension préalables de la Bible,
ainsi que 1’acceptation d’un film divertissant, mais d’une maniére différente (par exemple, pas de la
méme maniére que le film « ».Les dix commandements» avec Charlton Heston dans le rdle principal
de Moise, qui mélange grand spectacle et respect du texte biblique ; car le texte biblique permet ce
résultat).

Dio padre creatore, peinture par Francesco Curradi — Fin du 16éme siécle et début du 17éme

La question que 1’on peut alors se poser est : pourquoi les films “Les Dix Commandements” (1956) et
“David et Bethsabée” (1961—cette fois avec Gregory Peck dans le rdle principal) sont-ils beaucoup
plus populaires ? Objectivement, ce sont d’abord deux trés bons films, avec d’excellents acteurs.
Méme si les décors sont un peu plus « artificiels », cela n’enléve rien a la qualité objective de ces
deux films. On pourrait aussi mentionner la présence de « tétes d’affiche » célébres, mais ce n’est pas
la raison principale a mon avis (méme si, a cet égard, le film sur la Genése peut souffrir d’un manque
d’acteurs célebres). La raison la plus importante réside également dans les thémes évoqués par ces
films. Dans le «Les dix commandements» Des thémes aussi universels que la liberté retrouvée ou la
difficulté¢ du développement personnel sont évoqués. Dans «David et Bethsabée’Sont évoqués a la
fois I’amour, D’attirance physique entre hommes et femmes et la faillite morale d’un individu

75



au-dessous de tout soupgon : David, qui sacrifie son général le plus proche, Hurri le Hittite, pour
prendre sa femme. Tout cela culmine avec la mort tragique de David et de Ienfant de Bethsabée,
chatiment divin, tempéré a la fin du film par ’apaisement de la colére divine. Le texte biblique est
sans équivoque a ce sujet, comme en témoignent ces extraits du livre de Samuel ou Shemouel:

Un soir, David se leva de son lit et se promenait sur le toit du palais royal. De 14, il
apercut une belle femme qui se baignait. David la fit appeler, et on lui dit : «
N’est-ce pas Bath-Séba, fille d’Eliam et femme d’Urie le Hittite ? » David envoya
des messagers la chercher. Elle vint a lui, et il coucha avec elle apreés s’étre purifiée
apres ses regles. Puis elle retourna chez elle. La femme devint enceinte, et elle fit
dire a David : « Je suis enceinte. » David envoya donc a Joab : « Envoie-moi Urie le
Hittite. » [...] Le lendemain matin, David écrivit une lettre a Joab et la lui fit
parvenir par ’intermédiaire d’Urie. Il y écrivait : « Place Urie au ceeur du combat,
puis recule derriére lui, afin qu’il soit frappé et meure. » Pendant le siége de la ville,
Joab posta Urie dans un endroit qu’il savait défendu par de vaillants soldats. Les
habitants de la ville sortirent et combattirent contre Joab. Certains des serviteurs
de David tomberent. Urie le Hittite fut également tué.

En comparaison, le film sur la Genése, et parce qu’il raconte 1’histoire « primordiale », représente
quelque chose de plus abstrait et de moins universel pour le public. L’ Arche de Noé¢ et le Déluge sont,
bien sir, des références culturelles mondialement connues. Méme elles sont moins concrétes que des
thémes universels comme la liberté, ’amour ou la faillite morale des individus. La colére de Dieu qui
s’abat sur la Terre est peut-&tre plus abstraite que la faillite morale d’un homme qui sacrifie un rival.
Un autre film américain plus récent sur la Bible hébraique, «Mon fils unique» (2023) aborde
¢galement des thémes trés universels. Ce film raconte I’histoire du moment ou Abraham est chargé
par Dieu de sacrifier son fils unique, jusqu’au dénouement ou Dieu lui demande de ne pas le faire, car
il a compris que sa foi en Lui est inébranlable. Le film réussit un tour de force en transformant un
passage extrémement difficile et déroutant de la Bible hébraique en un film qui interroge des thémes
trés profonds comme 1’amour inconditionnel d’un pére pour son fils et la foi inébranlable des
individus face & quelque chose qui les dépasse, en soulignant I’impossibilit¢ morale pour Abraham de
concilier ces deux extrémes : son amour pour son fils unique tant désiré et sa crainte du Seigneur.

Bien que ce ne soit pas le sujet principal de cet article, nous pouvons également mentionner un film
remarquable du Nouveau Testament : la mini-série “Jésus de Nazareth” (1978) de Franco Zeffirelli.
Pourquoi une mini-série réalisée 40 ans plus tot reste-t-elle une référence incontournable ? Tout
d’abord, le format long de la série (6 heures au total) permet un niveau de détail et de respect du texte
impossible a atteindre dans un format cinématographique classique. A I’instar du film sur la Genése, il
a été décidé de tourner au Maroc et en Tunisie, avec des figurants locaux. Cela confére évidemment
un caractere trés authentique & cette mini-série. Cela se ressent également dans les lieux et les
costumes, qui n’ont pas le coté trop « lissé » d’autres productions hollywoodiennes. Robert Powell
(qui joue Jésus) reste un personnage inoubliable et central dans le succes de cette mini-série. Mais
contrairement au film sur la Genése. Le personnage central est ici Jésus. Que 1’on croie ou non en sa
divinité, son histoire dramatique reste poignante (et familiere) pour de nombreux spectateurs, quelles
que soient leurs convictions religieuses. Au-dela des points communs concernant ’authenticité, la
maniére dont un sujet peut (ou non) trouver un écho auprés du spectateur est un facteur clé.

76



Notons également des exemples ou le désir de suivre le texte biblique de trop prés ou de prendre des
libertés peut conduire a des résultats mitigés. Un exemple assez frappant est la mini-série américaine «
Arche de Noé» (1999) qui traite de 1’épisode de 1’ Arche de Noé :

Malgré la présence de deux acteurs principaux (Jon Voight et Mary Steenburgen), le film n’a pas
convaincu le public et la critique. Prendre trop de libertés avec le texte biblique pour produire un film
accessible au grand public (entrainant ainsi une certaine confusion entre les différents épisodes
bibliques) a produit 1’effet inverse. Pour conclure sur les films marquants relatifs a 1’adaptation des
premiers livres de la Bible hébraique, mentionnons le film de 1975 “Moise et Aaron” par Jean-Marie
Straub and Daniéle Huillet:

N’ayant pas vu le film directement, je ne jugerais pas sa qualité narrative et les critiques sont assez
rares (le film est cependant bien noté sur IMDB, avec une note globale atteignant presque 7/10). On
semble se diriger davantage vers un cinéma dit « expérimental » (au sens propre du terme). Le film est
une tentative d’adaptation d’une piéce inachevée du méme nom d’Arnold Schoenberg. A la lecture du
synopsis de la piece inachevée, ce dernier semble avoir utilisé la relation décrite comme parfois
compliquée entre Aaron et Moise dans la Bible hébraique pour se concentrer sur des questions
fondamentales liées a la foi : la quéte de I’existence de Dieu et le besoin des hommes de voir sa parole
traduite en quelque chose de compréhensible et de tangible. Le film semble partager de nombreuses
caractéristiques avec le film « ... ».Genese : La Création et le Déluge« d’apres ce que I’on peut lire
dans les critiques : un jeu d’acteurs effacé au profit du symbolisme et des images.

Enfin, la troisi¢éme et derniére qualité de la Genése. Le film se distingue par la qualité exceptionnelle
de sa photographie. La Bible est elle aussi porteuse d’images, mais ce film parvient a créer un récit
intemporel et d’une grande pertinence grace a de magnifiques extérieurs. Presque chaque scéne est
entrecoupée de magnifiques plans montrant un monde a la fois pur (voire intact), a I’exception de
quelques sceénes urbaines qui montrent comment 1’immoralité et la violence humaines conduisent a la
destruction de I’humanité par Dieu. Tout cela rend la Bible hébraique plus tangible. Il y a sans aucun
doute dans ce choix de montrer qui auraient pu étre les premiers Israélites en Canaan (des bergers et
des nomades, vivant dans un monde a la fois d’une grande beauté et d’une grande simplicité, et
racontant peut-&tre des histoires légendaires et mythologiques anciennes le soir ; ce qui, d’ailleurs,
concorde parfaitement avec le fait historique que la Bible hébraique est probablement avant tout une
compilation de récits anciens retravaillés), quelque chose de profondément li¢ a I’approche quasi «
néoréaliste » d’Ermanno Olmi, que cette vidéo rétrospective illustre parfaitement :

77



LE NOACHISME ET
LES LOIS
NOACHIDES



Définitions

Le noachisme (que 1'on peut prononcer noachisme ou noarisme) peut se définir de plusieurs fagons. Si
on en croit Wikipedia, il s'agit d'un courant religieux du judaisme. Si on se référe aux écrits d'Aimé

Palliere (écrivain et journaliste francais, né en 1868 et mort en 1949) dans sa correspondance avec

Elie Benamozegh (que je présente un peu plus tard), le noachisme peut se définir comme :

La religion de I'humanité n'est autre que le NOACHISME, non qu'elle ait été instituée
par Noé, mais parce qu'elle remonte a l'alliance faite par Dieu avec I'humanité en la
personne de ce juste. Voila la religion conservée par Israél pour étre transmise aux

gentils.
(Le Sanctuaire Inconnu, page 132, éditions Ethos)

Il en dira plus dans cet autre passage :

Ce noachisme dont j'entendais parler pour la premiére fois me surprenait comme une
chose inconsistante et dont le nom était pour le moins étrange. N'étre plus chrétien de
fait et conserver encore ce nom, n'étre pas juif et me réclamer cependant d'une certaine
maniére du judaisme, c'était 1a une position équivoque et pour laquelle je ne me sentais

pas le moindre attrait.

(Le Sanctuaire Inconnu, page 136, éditions Ethos)

Et si on se référe aux travaux d'Elie Benamozegh (rabbin, kabbaliste et philosophe, né en 1823 et mort

en 1900) on peut dire du noachisme que :

Cette loi noachide ou universelle qui gouverne I'humanité tout enti¢re, doit étre
nécessairement plus rationnelle que la loi mosaique, plus appropriée au coté intelligible
des choses. Ce caractére de rationalité est sa qualité dominante, nous dirons méme

constitutive. L'examen le plus superficiel suffit pour s'en convaincre.

Maimonide, cependant, donne de la loi noachide une définition exacte quand il écrit :
"Quiconque accepte les sept commandements et les observe avec soin est considéré
comme un Gentil pieux, et il a part a la vie éternelle, mais c'est a la condition qu'il
recoive et exécute ces préceptes parce Dieu les a imposés dans sa Loi et qu'll nous a
révélé par Moise notre maitre que ce sont les ordonnances regues a l'origine par les
enfants de No¢; mais s'il pratique cela simplement parce que la raison lui suggere, il ne
devrait point étre regardé comme un prosélyte de la porte ou citoyen, ni comme un

homme pieux ou un sage parmi les Gentils".

(Israél et I'Humanité, page 296, Albin Michel, réimpression de 2023)

Moise Maimonide (né en 1138 et mort en 1204) fiit considéré comme une grande autorité rabbinique

au Moyen-Age. Il est l'auteur d'une abondante littérature, il est notamment ['auteur de la Mishné

Torah, un des codes les plus importants de la loi juive. Pour conclure sur les définitions du noachisme,

on peut encore citer Liliane Vana (docteur en science des religions) qui nous dit que :

79



Les lois noahides constituent — avant toute chose — le contenu d’une alliance, la premicre
scellée entre Dieu et I’humanité tout entiere. En effet, selon le texte biblique, la premiere
alliance n’est pas scellée avec les patriarches, ni avec le peuple d’Isra€l au pied du mont
Sinai, mais bel et bien avec I’ensemble des étres humains : avec Noé, les rescapés du
Déluge et leur descendance (Genése 9).

(Les lois noahides : Une mini-Torah pré-sinaitique pour I'humanité et pour Israél,
PARDES, 2012)

De ces définitions on peut retenir essentiellement l'universalité des valeurs du noachisme. Notons
¢galement l'importance a donner au sens de "premicre alliance" entre Noé et Dieu a la sortie du
Déluge.

Public domain, via Wikimedia Commons

Le judaisme : une religion qui n'est pas prosélyte

Pour comprendre le noachisme, il faut comprendre que le judaisme n'est pas une religion prosélyte. Ce
qui veut dire que le judaisme ne cherche pas activement a convertir des gens, méme si la conversion
est bien entendue permise. Toutefois c'est un processus relativement long au contraire d'autres
religions et dont I'aboutissement n'est pas forcément garanti. De plus, le judaisme pose de nombreuses
contraintes qu'il faut accepter de prendre sur soi lorsque l'on se convertit comme les interdits
alimentaires, l'apprentissage de I'histoire et de I'hébreu, les nombreux rites, ou encore les 613
commandements (mitsvot). C'est donc une religion exigeante dont le processus de conversion est
difficile. Le judaisme propose ainsi une autre voie aux non-juifs, paralléle au judaisme. Il s'agit du
noachisme qui est détaillé dans la Iégislation juive comme nous le verrons en détail dans la suite de
cet article. Elie Benamozegh en dit :

Le noachisme nous est présenté, a l'avénement du mosaisme lui-méme, comme le
premier degré d'une échelle que I'Israélite doit franchir avant de professer la loi
mosaique. Cela est vrai qu'lsra€l, a la sortiec d'Egypte, parcourt distinctement ces deux
degrés; il est d'abord initi¢ a la loi noachide, et c'est seulement aprés cette initiation
préalable qu'il regoit la Loi de Moise.

(Israél et I'Humanité, page 277, Albin Michel, réimpression de 2023)

80



Plutét que de devenir juif, un non-juif devrait donc d'abord songer a devenir un adhérent du
noachisme. Notamment si la personne n'a pas les moyens matériels et humains de se convertir au
judaisme (éloignement géographique, incapacité a suivre les mitsvot etc...) Sauf si bien entendu la
personne est réellement faite pour étre juive, auquel cas il faudra privilégier la conversion au judaisme
et faire preuve de persévérance. Devenir noachide peut aussi étre une premiére étape en vue d'une
conversion au judaisme. Parallele ne signifie pas égal, et il est important de dire qu'un noachide ne
sera jamais considéré comme juif. C'est important de le souligner car il y a parfois une confusion
comme nous le verrons plus loin.

Retenons de cette partie que le noachisme est un peu comme une "troisiéme voie" entre juif et
non-juif,

Quelques textes a lire

Avant d'aller plus loin, je vous propose d'évoquer bri¢vement quatre textes/ouvrages qui sont cités ici
et qui me semblent indispensables a la compréhension de ce qu'est le noachisme.

Israél et I'Humanité d'Elie Benamozegh

Il serait difficile d'aller plus loin sans d'abord découvrir le livre "Israél et I'Humanité" d'Elie
Benamozegh qui explicite ce qu'est le noachisme. Pour faire une bréve synthése de cet ouvrage, Elie
Benamozegh plaide la chose suivante : les juifs doivent suivre la Loi de Moise et les non-juifs doivent
suivre le noachisme. Elie Benamozegh explique sur plusieurs chapitres ce qu'est le noachisme, son
rapport & la Loi de Moise et détaille le sens des différents commandements. Il en parle plus
particuliérement dans les chapitres "Les Noachides" et "La Loi Noachide".

Le Sanctuaire Inconnu d'Aimé Palliére

Difficile également d'ignorer le livre "Le Sanctuaire Inconnu" d'Aimé Palliére ou ce dernier évoque sa
"conversion" au judaisme (ou plutot devrait-on parler de son rapprochement avec le judaisme que
d'une vraie conversion, car Aimé Palliére ne s'est jamais converti au judaisme) et parle du noachisme
que lui enseigna son maitre a penser Elie Benamozegh.

Le noachisme aujourd'hui d'Oury Cherki

Dans son texte "Le noachisme aujourd’hui" le rabbin Oury Cherki (né en 1959 en Algérie) revient sur
ce qui fait le noachisme aujourd'hui. II évoque notamment son organisation le "Centre Noachide
Mondial" et évoque la place du noachisme dans le judaisme. Il insiste notamment beaucoup sur le
besoin de reconnaissance du noachisme. Dans ce texte, il traite notamment de la vocation universelle
du message d'Israél et du statut des noachides. Il traitera enfin le sujet de la loi noachide et des valeurs
qui y sont rattachées.

Les lois noahides : Une mini-Torah pré-sinaitique pour l'humanité et pour Israél
par Liliane Vana

Dans ce texte, Liliane Vana explore en détail I'histoire et ce que sont les lois noachides. Elle revient
notamment sur les sources juives historiques qui codifient le noachisme. Comme le titre de son texte

81



l'indique, Liliane Vana nous explique en quoi les lois noachides constituent une sorte de "mini-Torah"
pour l'humanité dans la mesure ou il s'agit de lois données aprés le Déluge dans le cadre de la
premiere alliance entre Dieu et 1'Humanité. Aprés avoir abordé le sujet de savoir qui sont les
noachides en tenant compte de la tradition littéraire juive, Liliane Vana s'intéresse ensuite a la place
des lois noachides dans le cadre de la loi juive (Halakha). Elle s'intéresse ensuite a I'histoire exacte des
lois noachides, toujours dans la perspective de la tradition littéraire juive, et s'intéresse également au
dénombrement exact des lois. Enfin, elle traitera du contenu de ces lois et de leur comparaison avec la
Loi de Moise révélée au mont Sinai.

Public domain, via Wikimedia Commons

Les Sept lois de Noé et leur origine

Quelle que soit la définition que 1'on retient, le noachisme implique selon le judaisme 1'adhésion aux
Sept lois dites de Noé (parfois 'ordre ou les intitulés peuvent varier un peu) :

d'établir des tribunaux : établir la justice

de l'interdiction de blasphémer : respecter Dieu

de l'interdiction d'idolatrie : ne croire qu'en Dieu

de l'interdiction d'unions illicites : ne pas pratiquer des relations immorales
de l'interdiction d'assassiner : respecter la vie humaine

de l'interdiction de voler : respecter la propriété d'autrui

de l'interdiction de manger la chair arrachée a un animal vivant : ne pas faire preuve de
cruauté avec les animaux

En hébreu, on parle de :
Sheva Mitzvot B'nei Noach

Soit (n'oubliez pas que I'hébreu se lit de droite a gauche, plus d'informations sur I'hébreu ici) :
111 °12 XN yaw

Il s'agit des lois les plus sociales possibles pour un étre humain : interdiction du meurtre, de
lI'immoralité, de voler, de faire souffrir les animaux, établir la justice etc... On peut méme dire qu'il
s'agit d'une morale universelle valable pour 1'ensemble des peuples. Mais ici il ne doit pas s'agir d'une
morale mais au contraire d'une Loi. Un commandement mérite quelques explications, celui d'établir

82


https://lirelabiblehebraique.fr/breve-introduction-a-lhebreu/

des tribunaux. Il s'agit du seul commandement positif ("fais") alors que les autres commandements
sont négatifs ("ne fais pas"). L'établissement des tribunaux peut s'entendre comme un commandement
"politique" dans le sens d'un appel a action pour établir la justice.

D'ou viennent-elles ? Pour partie de la Torah (les 5 premiers livres de la Bible Hébraique appelée
Tanakh qui regroupe la Torah (la Loi ou Pentateuque), les Nevi'im (les Prophétes) et les Ketouvim (les
Autres Ecrits ou Hagiographes)), on peut 4 cet effet éventuellement citer le livre de la Genése ou « Au
commencement » ou Bereshit chapitre 9 (les citations sont issues de la traduction de la Bible dite
Segond 21) :

Seulement vous ne mangerez aucune viande avec sa vie, avec son sang [...] Si quelqu'un
verse le sang de I'homme, son sang sera versé par 'homme, car Dieu a fait I'nomme a
son image.

On retrouve dans la Torah d'autres interdictions comme celles de voler, de l'idolatrie etc... mais ces
derniéres ne sont pas forcément données spécifiquement aux descendants de Noé. L'alliance entre
Dieu et No¢ décrite dans la Genése ne mentionne pas ces reégles. Nous avons simplement le passage
suivant :

Dieu dit encore a Noé et ses fils : "J'établis mon alliance avec vous et avec votre
descendance aprés vous, avec tous les étres vivants qui sont avec vous, tant les oiseaux
que le bétail et tous les animaux de la terre, avec tous ceux qui sont sortis de l'arche,
avec vous les animaux de la terre. J'établis mon alliance avec vous : aucune créature ne
sera plus supprimée par l'eau du déluge et il n'y aura plus de déluge pour détruire la
terre".

Genese 9

Suppliment. & Mosne o la Toore 5% e 3 Mars 1906,

TABLEAU DES NATIONS
S —

'n’ s
|52 Py oo o
RN T8 nn0npn

ENFANTS BESEM ENFANTS K CHAM ENFANTS DE SAPWET

NOMS B3 FILS DX NAN MARITANT LX TERRITOURE BE CANAAN
» Siden. B¢ Srbus, o A, © Gutrgas, f Rowt. g Aok, N Yink § drwad, ] Sommar, R Hamaih
Lentiie 1 25 s08 000

Elisée Reclus, Public domain, via Wikimedia Commons

83


https://lirelabiblehebraique.fr/#le-pentateuque-ou-la-torah-%D7%AA%D7%95-%D7%A8-%D7%94
https://lirelabiblehebraique.fr/
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA

A titre de comparaison, l'alliance conclue avec Moise sur le mont Sinai est clairement mentionnée
dans le Tanakh (ou Ancien Testament) et sans ambiguité si on peut dire. Citons ici les dix
commandements donnés a Moise dans le livre de Exode ou « Noms » ou Shemot chapitre 20 :

Alors Dieu prononga toutes ces paroles : "Je suis 'Eternel ton Dieu, celui qui t'ai fait
sortir d'Egypte, de la maison d'esclavage.

1.
2.

= 0 ®© W

Tu n'auras pas d'autres dieux devant moi

Tu ne feras pas de sculpture sacrée ni de représentation de ce qui est en haut
dans le ciel et en bas sur la terre et dans l'eau plus bas que terre. Tu ne te
prosterneras pas devant elles et tu ne les serviras pas [....]

Tu n'utiliseras pas le nom de 1'Eternel, ton Dieu, a la 1égére [...]

Souviens-toi de faire du jour du repos un jour saint. Pendant 6 jours, tu
travailleras et tu feras ce que tu dois faire. Mais le septiéme jour est le jour du
repos de 1'Eternel, ton Dieu. [...]

Honore ton pere et ta mere [...]

Tu ne commettras pas de meurtre

Tu ne commettras pas d'adultére

Tu ne commettras pas de vol

Tu ne porteras pas de faux témoignage contre ton prochain

. Tu ne convoiteras pas la maison de ton prochain [...] [ni] la femme [...] ni son

esclave, ni sa servante, ni son boeuf, ni son ane, ni quoi que ce soit qui lui
appartienne

Exode 20

En comparaison avec les Sept lois de No¢, nous dénombrons ici deux commandements positifs
("fais") et huit commandements négatifs ("ne fais pas"). Aucune trace ici des Lois dites de Noé. On

peut d'ailleurs se demander pourquoi les Lois de Noé ne reprennent pas par exemple le Shabbat ou
encore l'absence de mensonge. Faut-il comprendre que les les Lois de Noé sont déduites
implicitement de 1'alliance nouée entre Dieu, Noé et ses descendants ? En 1'état rien ne permet de

I'étayer dans la mesure ou la Torah ne décrit pas les contours de cette alliance dans des termes sans

équivoque. D'ou proviennent-elles vraiment alors ? Elles semblent donc davantage déduites de facon
exégétique (c'est a dire par analyse du texte sacré) comme l'explique Liliane Vana avec cet exemple :

Rabbi Yohanan, amora palestinien (250-290) et recteur de [’académie de Tibériade, les
déduit grace a une méthode exégétique bien particuliére. En prenant chaque mot de

Genése 2, 16 et, en le mettant en regard avec un autre verset biblique qui lui donne sens,

il parvient a la conclusion que chaque mot du verset correspond a une loi noahide. Voici
ce que dit le verset : YHWH-Elohim donna un ordre a [1’étre] humain en disant : de tous
les arbres du jardin manger tu mangeras mais... et voici le résultat de cette lecture
particuliére de R. Yohanan que nous présentons dans I’ordre des mots hébraiques :

— [11] donna un ordre (dinin) : obligation d’établir des institutions judiciaires pour juger
les différends entre les humains (v. Genése 18, 19);

— YHWH (birkat ha-shem) : interdiction de blasphémer le Nom divin

(v. Lévitique 24, 16);

— Elohim (‘abodah zarah) : interdiction de 1’idolatrie (v. Exode 20, 3);

— a I’humain (shefikhut damim) : interdiction de I’homicide

84


https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA

(v. Genése 9, 6);

— en disant (gilluy ‘arayot) : interdiction des unions sexuelles illicites
(Jérémie 3, 1);

— de tous les arbres du jardin (gezel) : interdiction de voler;

— manger tu mangeras (’ever min ha-hay) : interdiction de consommer
un fragment de chair arrachée sur un animal vivant.

(Les lois noahides : Une mini-Torah preé-sinaitique pour [’humanité et pour Israél,
PARDES, 2012)

L'existence de ces lois est attestée dans la littérature juive ancienne comme nous l'explique encore
Liliane Vana :

D'un point de vue historique, les lois noahides sont attestées dans les textes juifs anciens,
bien avant la littérature rabbinique, voire bien avant la littérature tannaitique. Elles sont
déja mentionnées dans :

1°) Le livre des Jubilés (7, 20-25) mais sans aucune précision de nombre. Noé y est
représenté comme un peére qui exhorte ses enfants a respecter les lois divines. « Il
prescrivit a ses enfants d’accomplir la justice, de couvrir la honte de leur corps, de bénir
leur Créateur, d’honorer pére et mére, d’aimer chacun son prochain, de se garder de la
fornication, de I"impureté et de toute violence. C’est, en effet, pour ces trois motifs qu’il
y a eu un déluge sur la terre : la fornication..., 'impureté... violence et répandre le
sang...»

On date la composition du livre des Jubilés (dont des fragments ont été trouvés a
Qumran) de la fin du Ile siécle avant notre ére. On peut supposer que 1’auteur reprend
des traditions existantes et sans doute trés anciennes. Nous savons par ailleurs que les
traditions concernant des figures bibliques telles celles de Noé, Job, Daniel, etc.,
faisaient partie de la culture de 1’orient ancien.

2°) Le livre des sybilles 24 sq., ceuvre que 1’on date de la fin du premier siécle. Dans ce
texte, les «lois noahides» sont présentées comme des lois universelles que toutes les
nations ont I’obligation d’accomplir.

3°) L’auteur des Actes des Apotres 15, 20 fait ’injonction suivante a ses fréres : « [...] les
paiens [...] qu’on leur recommande seulement de s’abstenir de ce qui a été souillé par les
idoles, de la débauche, de I’'usage des chairs étouffées et du sang. » on trouve les mémes
recommandations en Actes 15, 29; et 21, 25 ; I Corinthiens 8-10 ; Apocalypse 2, 20. Ces
recommandations correspondent a une partie des lois noahides (cf. infra).

Dans la littérature rabbinique, les lois noahides sont attestées tant dans les textes
halakhiques que aggadiques. La tosefta ‘Adbodah Zarah 8, 4 est sans doute I’attestation
halakhique la plus ancienne. Curieusement, en TB Sanhedrin 56b, les lois noahides ne
sont pas déduites de la péricope du Déluge (Geneése 9) mais du verset interdisant a
‘adam de consommer de I’arbre de la connaissance du bien et du mal (Genése 2, 16).

(Les lois noahides : Une mini-Torah pré-sinaitique pour [’humanité et pour Israél,
PARDES, 2012)

85



Quelques termes méritent une explication. Le terme "tannaitique" désigne une période de transmission
des enseignements des Sages d'Israél entre la période du Second Temple (520 avant JC) et 200 apres
JC. L'abréviation "TB" désigne le Talmud de Babylone. Le Talmud est un peu comme le recueil de la
loi juive, c'est un document central pour le judaisme rabbinique. La Tosefta est une compilation de la
loi orale. Les termes "halakhique" et "aggadiques" désignent respectivement la loi juive et les
enseignements non législatifs de la tradition juive.

Edward Hicks, Public domain, via Wikimedia Commons

Et encore un peu plus loin son texte, Liliane Vana nous explique le contenu de ces lois et les
désaccords qui existent dans la littérature juive quant au périmetre exact de ces lois :

Outre le désaccord entre les tannaim sur le nombre de lois noahides, on constate
¢galement un désaccord sur leur contenu. Le passage le plus important est celui de t
‘Abodah Zarah (TB Sanhedrin 56a-b). Voyons le texte :

Nos Maitres ont enseigné : sept commandements ont été donnés aux « enfants de Noé »
: [I’obligation d’instituer des] tribunaux, [I’interdiction de] bénir le Nom [divin],
I’idolatrie, les relations sexuelles illicites, [’homicide, le vol, [le prélévement d’un]
fragment de chair sur un [animal] vivant. Rabbi Hananyah ben Gamliel dit : le sang d’un
animal vivant également [leur est interdit], rabbi Hidga dit : la castration également [leur
est interdite], rabbi shime’on dit : la sorcellerie également [leur est interdite], rabbi Yose
dit : tout ce qui a trait a la magie et a la sorcellerie mentionné dans la péricope (sur ces
pratiques) en Deutéronome (11, 10-11) également [leur est interdit], rabbi el‘azar dit :
[...] croiser des animaux [hétérogeénes] ou croiser les plantes [hétérogeénes] leur est
¢galement interdit. » (TB Sanhedrin 56a-b).

(Les lois noahides : Une mini-Torah pré-sinaitique pour [’humanité et pour Israél,
PARDES, 2012)

Le terme "tannaim" désigne ici les Sages d'Israél. Le rabbin Elie Benamozegh nous explique quant a
lui :

La plus ancienne Beraita les énumére ainsi qu'il suit : "Nos docteurs ont dit que sept
commandements ont été imposés aux fils de No¢ : le premier leur prescrit d'avoir des
magistrats; les six autres leur défendent 1° le sacrilege; 2° le polytheéisme; 3° I'inceste;
4° 1'homicide; 5° le vol; 6° I'usage d'un membre d'un animal vivant,

86



(Israél et I'Humanité, page 300, Albin Michel, réimpression de 2023)

"Beraita" désigne une tradition de la Torah Orale, cette derniére désigne comme son nom l'indique
I'ensemble de la tradition transmise oralement et qui explicite la Torah dite Ecrite (celle transmise a
Moise si on en croit la tradition).

Les Sept lois de Noé constituent donc le socle du noachisme. Il s'agit de lois, comme nous l'avons vu,
qui peuvent faire office de morale universelle. Leur origine est mixte, puisqu'elles (les lois) puisent a
la fois dans la Torah et dans la littérature juive traditionnelle.

James Tissot, Public domain, via Wikimedia Commons

Les pratiquants et les pratiques

On appelle les pratiquants de ce courant du judaisme les Ben Noah (prononcé généralement noar)
pour les hommes et les Bat Noah pour les femmes; que 1'on peut aussi appeler des noachides. Les
termes "Ben" et "Bat" veulent respectivement dire "fils" ou "fille", soit "fils/fille de Noé". En hébreu

cela s'écrit :
m1°12
Et en translittération :
Bnei Noach
Qui sont-ils ? Ou plutdt qu'est-ce que regroupe le terme de noachide ? D'aprés Liliane Vana :

Si I’on se place du point de vue du texte biblique, les Noahides, les « enfants de Noé »
(beney Noah), ne sont pas les étrangers mais I’humanité tout enticre avec laquelle Dieu a
conclu une alliance et envers laquelle il a pris des engagements aprés le Déluge.

(Les lois noahides : Une mini-Torah pré-sinaitique pour [’humanité et pour Israél,
PARDES, 2012)

Oury Cherki nous offre une autre définition peut-&tre plus restreinte :

87



La condition humaine du noachide reste encore a définir. L’expression la plus plausible
que m’en a donné une candidate au noachisme est : « appartenir a la sainteté a partir de
I’extérieur ».

(Le noachisme aujourd’hui, PARDES, 201 5)

Quand est-il de leur pratique quotidienne ? N'étant pas juif (mé€me si le noachisme est un courant du
judaisme) les adhérents du noachisme ne sont donc pas tenus d'obéir aux mitsvot (commandements)
de la loi juive, mais ils peuvent librement les observer a deux exceptions pres :

e ['étude de la Torah en profondeur leur est interdite
e IIs peuvent marquer le jour du Shabbat mais doivent s'astreindre a faire au moins une action
interdite (ce n'est donc pas un Shabbat complet)

Le Shabbat est le jour de repos pour les pratiquants du judaisme. Cela peut donc donner lieu a des
emprunts au judaisme dans lequel le Ben Noah ou la Bat Noah "choisit" (le terme n'est pas le meilleur,
mais vous aurez sans doute compris) ce qui peut l'intéresser dans le judaisme. Ainsi certains
appliqueront plus ou moins les mitsvot, certains feront partiellement Shabbat et d'autres prendront a
cceur d'étudier la Torah sans pouvoir 1'¢tudier en profondeur toutefois. Cela pourrait étre interprété
comme du judaisme "light", d'ou l'intérét de répéter encore une fois que le noachide n'est pas juif.
Toutefois, des emprunts sont possibles pour alimenter une pratique spirituelle. Certains pourront alors
dire qu'il s'agit d'une nouvelle religion, mais il est important de souligner qu'il n'en est rien puisqu'il
s'agit bel et bien d'un courant du judaisme.

Rien n'empéche donc de lire des commentaires historiques/théologiques sur la Torah et le Tanakh (ou
aussi appelé Ancien Testament dans les bibles chrétiennes) ne serait-ce que par intérét philosophique.
Je cite ici une liste non exhaustive d'ouvrages ou de collections d'ouvrages que 1'on peut consulter a
cet effet :

Les ABC de la Bible aux éditions du Cerf

Les nombreux ouvrages de Thomas Romer sur 1'Ancien Testament

"Panorama de I'Ancien Testament" par Henrietta C. Mears

"L'Ancien Testament a travers 100 chefs-d'oeuvre de la peinture" par Regis Debray

"L'Ancien Testament expliqué a ceux qui n'y comprennent rien ou presque" par Jean-Louis
Ska

"Pour lire l'Ancien Testament", de Gérard Billon et Philippe Gruson

« 60 minutes pour comprendre la Bible », de Nick Page

Rien n'empéche non plus de s'imprégner des pricres juives pour développer sa spiritualité. Je cite a cet
effet deux ouvrages :

e "Initiation a la priere juive, rites et prieres de la vie quotidienne" de Jean Tourniac aux
¢ditions Dauphin
e "Prieres juives" dans les Cahiers Evangile aux éditions du Cerf

Je cite sur le sujet des emprunts au judaisme ce court passage écrit par Elie Benamozegh :

Maimonide formule a son tour cette méme doctrine lorsqu'il déclare que si le noachide,
tout en observant sa propre loi, désire exécuter quelques-uns des préceptes du judaisme,

88



on ne doit point le lui interdire. Ainsi le judaisme est si peu l'unique religion destinée a
tout le monde que ses pratiques sont facultatives pour tous ceux qui ne sont pas Israélites
de naissance.

(Israél et I'Humanité, page 278, Albin Michel, réimpression de 2023)

Gustave Doré, Public domain, via Wikimedia Commons

Ajoutons encore cet autre passage écrit de la main d'Elie Benamozegh ot il mentionne notamment le
Shabbat :

Le véritable esprit du judaisme se manifeste clairement quand nous le voyons proclamer
qu'il existe, chez les Gentils, des hommes justes, aimés de Dieu, dont les mérites font la
prospérité des Nations. Ce n'est pas seulement Job que les Docteurs nous citent comme
le juste par excellence. La Bible fournit d'autres exemples. Voici un remarquable passage
d'Isaie dans lequel il s'agit incontestablement des bons paiens "Que le fils d'étranger qui
s'est associé¢ a I'Eternel ne dise pas : "L'Eternel me sépare de mon propre peuple !..." Le
fils d'étranger qui s'est associé a I'Eternel pour le servir, pour aimer le nom de I'Eternel,
pour étre du nombre de ses serviteurs, tous ceux qui observent le sabbat pour ne point le
profaner et qui persévérent dans mon alliance, je les conduirai 2 ma montagne sainte, et
je les réjouirai dans ma maison de priére, leurs holocaustes et leurs sacrifices seront
agréés sur mon autel, car ma maison sera appelée une maison de pri¢re pour tous les
peuples". Le paien dont il est ici question est-il celui qui se convertit entiérement au
judaisme ? Le nom de fils d'étranger qui lui est donné, méme aprés sa conversion, ne
permet pas de le supposer. Le langage qu'on lui fait tenir rend la supposition non moins
improbable. Dirait-il aprés, aprés son affiliation au judaisme, que 1'Eternel le sépare de
son peuple ? La phrase finale : "Car ma maison sera appelée une maison de pri¢re pour
tous les peuples" prouve d'ailleurs suffisamment qu'il s'agit d'autres nations et de toutes
les races, sans distinction. Quant aux paroles relatives au respect du sabbat, il faut
rappeler que le noachide a la faculté d'observer a son choix un ou plusieurs préceptes
mosaiques, et par conséquent le sabbat. Mais nous devons ajouter que la tradition
rabbinique impose au simple prosélyte de la porte, au vrai noachide, un demi-repos au
septieme jour.

89



(Israél et I'Humanité, page 282-283, Albin Michel, réimpression de 2023)

Notons que cette attitude n'est pas universellement acceptée puisque pour certains les noachides
devraient se cantonner a respecter et appliquer les Sept lois de Noé sans s'intéresser aux pratiques
juives (notamment le Shabbat, les fétes juives etc...), alors que pour d'autres une forme de
"judaisation" doit s'effectuer et les noachides doivent pouvoir faire des emprunts au judaisme et ainsi
alimenter leur pratique quotidienne. La seconde opinion tient compte du fait que les Sept lois de Noé
sont essentiellement des lois négatives ("ne fais pas") ce qui pose des problémes pour une pratique
quotidienne.

Quid de la reconnaissance ? Le statut de Ben ou Bat Noah est avant tout un engagement strictement
personnel qui ne fait pas forcément 1'objet d'une reconnaissance avec un passage devant le rabbin.
Comme me l'expliquait un rabbin, certains rabbins vont procéder a une reconnaissance du statut de
Ben ou Bat Noah de la personne concernée, mais cela reste purement symbolique. C'est par exemple
le cas du "Centre Noachide Mondial" dont le fondateur Oury Cherki dit ainsi :

Dans le cadre de notre organisation « Brit Olam — centre noachide mondial », il est
fréquent que se présente un noachide, ou une famille entiére, pour accepter en présence
de trois rabbins la législation noachide et sa nature révélée.

(Le noachisme aujourd ’hui, PARDES, 2015)
Elie Benamozegh explique une chose assez similaire dans son ouvrage "Israél et I'humanité", je cite :

Quelles étaient donc les formalités qui marquaient le passage du polythéisme au
noachisme ? Un texte indique que le Gentil qui se convertissait devait se présenter
devant trois habérim (fréres, compagnons), nom que 'on donnait aux Docteurs d'Israél.

(Israél et I'Humanité, page 297, Albin Michel, réimpression de 2023)

Méme si cela est donc possible dans certains cas, il est important d'insister sur le fait qu'il n'y a pas
forcément une obligation a passer devant un tribunal rabbinique pour devenir Ben ou Bat Noah. C'est
donc avant tout un engagement entre soi et Dieu. Certains diront alors de ce statut, de fagon peut-étre
un peu péjorative, que c'est étre juif sans étre juif. Il peut donc y avoir confusion, d'ou l'importance de
rappeler qu'un noachide n'est pas juif. Au mieux on peut le décrire comme judaisant dans la mesure ou
il (Ie/la noachide) peut faire des emprunts au judaisme dans le cadre de sa démarche spirituelle.

A la différence du judaisme, le noachisme ne s'hérite pas. Chaque génération doit donc accomplir une
démarche personnelle pour devenir Ben ou Bat Noah.

Nous avons donc vu ici qui sont les noachides et comment ils peuvent vivre leur croyance. Notez bien
qu'il n'est pas universellement accepté que les noachides fassent des emprunts au judaisme.

Des communautés naissantes

Toutefois, des communautés se sont formées pour permettre aux noachides de se regrouper et
développer leurs idées. Les communautés sont souvent de petites tailles et assez dispersées de part le
monde. Il n'y a pas une autorité centrale au-dessus de ces communautés, elles sont donc libres de
s'organiser comme elles le souhaitent. Selon les sources il y aurait quelques dizaines de milliers

90



d'adhérents dans le monde, et les plus grosses communautés se trouveraient notamment aux
Etats-Unis ou encore aux Philippines. On peut parler a cet effet du "Centre Noachide Mondial" animé
par le rabbin Oury Cherki qui dit du noachisme :

Cependant, le message universel d’Isra€l existe et il est transmis par la tradition sous
I’appellation de noachisme [...] Pour I’individu, 1’adoption du noachisme consiste donc a
reconnaitre 1’origine révélée et mosaique de la loi morale, pour retrouver le statut de
«celui qui accomplit par obligation»

(Le noachisme aujourd ’hui, PARDES, 2015).

Conclusions

En conclusion nous pouvons dire du noachisme qu'il s'agit d'une doctrine universelle donnée par Dieu
a l'ensemble de I'Humanité apres le Déluge. Ces lois prennent a la fois leur source dans la Torah et
dans la littérature juive ancienne comme nous avons pu le voir en détail dans cet article. Il s'agit de
lois qui, on peut le dire, servent a former un cadre minimal de conduite pour I'Humanité. Toutefois il
faut bien comprendre que le noachisme n'est pas une simple morale ou un code de conduite mais bien
d'une Loi d'origine divine offerte aprés 1'épisode du Déluge. Pour paraphraser Oury Cherki dans son
texte "Le noachisme aujourd'hui”, il s'agit donc de reconnaitre 1'origine révélée de la loi morale. Nous
avons pu également nous intéresser a divers auteurs comme Elie Benamozegh ou encore Aimé
Palliére dont les travaux sont réellement pionniers dans le domaine du noachisme. Et enfin, nous
avons également vu comme il était possible de pratiquer le noachisme via des emprunts au judaisme.

91



LECTURE
COMPARATIVE
ENTRE JUDAISME
ET CHRISTIANISME



Différences entre lectures chrétiennes et juives

Les lectures juives et chrétiennes divergent forcément lorsque 1'on parle de la Bible Hébraique ou
Ancien Testament. Cela commence tout d'abord par la dénomination du livre en question. Quand dans
le christianisme le livre (ou ensemble de livres) est dénommé Ancien Testament ce qui appelle un
complément dénommé Nouveau Testament, le judaisme considére ce livre en tant que seule et unique
Bible du peuple juif.

Le terme de "Testament" est a entendre dans le sens "d'alliance" Chez les chrétiens, nous avons donc
l'ancienne alliance puis la nouvelle incarnée plus particuliérement par Jésus Christ considéré comme
fils de Dieu et Messie. Cet état de fait conduit souvent - sans en faire une généralité - a une lecture de
I'Ancien Testament a la lumiére du Nouveau Testament. Cette situation implique tout d'abord de
considérer que les livres liés a la Loi (on peut penser par exemple au livre du Lévitique ou « Et il
appela » ou Vayigra) ne sont plus d'actualité aujourd'hui dans la mesure ou Jésus, par son sacrifice sur
la croix raconté dans le Nouveau Testament, a en quelque sorte accompli l'ancienne alliance. Cela
englobe aussi bien les sacrifices, les fétes ou encore des rites comme la circoncision. Un autre aspect
de cette lecture est la recherche d'annonces messianiques (principalement la venue de Jésus Christ)
dans de nombreux passages de 1'Ancien Testament. C'est particuliérement le cas par exemple du livre
Isaie ou Yeshayahou qui a été longuement scruté a cet effet. Voici un exemple de verset interprété
comme annongant la venue de Jésus Christ pour les chrétiens :

Voila pourquoi c'est le Seigneur lui-méme qui vous donnera un signe: la vierge sera
enceinte, elle mettra au monde un fils et I'appellera Emmanuel.

Isaie 7

oo & *Ex ingredenee
Kifaras petracem , K a Coserom feso|
1z a0¢ foerrsdina Doreinn, 8 ot
| ria mascltaea cien, cimm farsencek ez

1

Public domain, via Wikimedia Commons

Verset qui confirmerait ainsi la conception "virginale" de Jésus. Notons toutefois qu'il existe des
critiques sur cette traduction, dans la mesure ou dans d'autres versions le terme "vierge" est remplacé
par "jeune fille". On trouve d'autres versets interprétés en ce sens comme dans les Psaumes ou Tehilim
¢galement :

93


https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90
https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90
https://lirelabiblehebraique.fr/les-fetes-juives/
https://lirelabiblehebraique.fr/#isaie-ou-yeshayahou-%D7%99-%D7%A9-%D7%A2-%D7%99-%D7%94%D7%95
https://lirelabiblehebraique.fr/#isaie-ou-yeshayahou-%D7%99-%D7%A9-%D7%A2-%D7%99-%D7%94%D7%95
https://lirelabiblehebraique.fr/#psaumes-ou-tehilim-%D7%AA-%D7%94-%D7%9C-%D7%99%D7%9D

Oui, des chiens m'environnent, une bande de scélérats rddent autour de moi; ils ont
percé mes mains et mes pieds.

Psaumes 22

chapitre 9 avec ce passage qui annoncerait I'entrée triomphante de Jésus a Jérusalem :

Réjouis-toi, fille de Sion! Lance des acclamations, fille de Jérusalem! Voici ton roi qui
vient a toi; il est juste et victorieux, il est humble et monté sur un ane, sur un anon, le
petit d'une anesse

terminons par la citation du chapitre 53 du livre d'Isaie et sa parabole du Juste souffrant :

Qui a cru a notre prédication? A qui le bras de I'Eternel a-t-il été révélé? 11 a grandi
devant lui comme une jeune plante, comme un rejeton qui sort d'une terre toute séche. 11
n'avait ni beauté ni splendeur propre a attirer nos regards, et son aspect n'avait rien pour
nous plaire. Méprisé et délaissé par les hommes, homme de douleur, habitué a la
souffrance, il était pareil a celui face auquel on détourne la téte: nous l'avons méprisé,
nous n'avons fait aucun cas de lui.

Pourtant, ce sont nos souffrances qu'il a portées, c'est de nos douleurs qu'il s'est chargé.
Et nous, nous l'avons considéré comme puni, frappé par Dieu et humilié. Mais lui, il
¢tait blessé a cause de nos transgressions, bris¢ a cause de nos fautes: la punition qui
nous donne la paix est tombée sur lui, et c'est par ses blessures que nous sommes guéris.

Nous étions tous comme des brebis égarées: chacun suivait sa propre voie, et I'Eternel a
fait retomber sur lui nos fautes a tous. Il a été maltraité, il s'est humilié et n'a pas ouvert
la bouche. Pareil a un agneau qu'on mene a l'abattoir, a une brebis muette devant ceux
qui la tondent, il n'a pas ouvert la bouche. Il a été enlevé sous la contrainte et sous le
jugement, et dans sa génération qui s'est inquiété de son sort? Qui s'est soucié de ce qu'il
¢tait exclu de la terre des vivants, frappé a cause de la révolte de mon peuple? On a mis
son tombeau parmi les méchants, sa tombe avec le riche, alors qu'il n'avait pas commis
de violence et qu'il n'y avait pas eu de tromperie dans sa bouche.

L'Eternel a voulu le briser par la souffrance. Si tu fais de sa vie un sacrifice de
culpabilité, il verra une descendance et vivra longtemps, et la volonté de 1'Eternel sera
accomplie par son intermédiaire. Aprés tant de trouble, il verra la lumicre et sera
satisfait. Par sa connaissance, mon serviteur juste procurera la justice a beaucoup
d'hommes; c'est lui qui portera leurs fautes.

Voila pourquoi je lui donnerai sa part au milieu de beaucoup et il partagera le butin avec
les puissants: parce qu'il s'est dépouillé lui-méme jusqu'a la mort et qu'il a été compté
parmi les criminels, parce qu'il a porté le péché de beaucoup d'hommes et qu'il est
intervenu en faveur des coupables.

Verset qui serait une annonce de la crucifixion de Jésus. Citons encore Zacharie ou Zekharia au

Pour conclure sur les textes interprétés comme préfigurant le sacrifice du Christ dans le christianisme,

Enfin, cela se traduit également par une organisation différente des chapitres (voir ici pour plus de

détails) et parfois l'inclusion de livres dits "Deutérocanoniques" qui ne sont pas présents dans le

94


https://lirelabiblehebraique.fr/#zacharie-ou-zekharia-%D7%96-%D7%9B-%D7%A8-%D7%99-%D7%94
https://lirelabiblehebraique.fr/#qu-est-ce-que-que-le-tanakh-%D7%AA-%D7%A0-%D7%9A-bible-hebraique-ou-ancien-testament

Tanakh ainsi que dans les bibles protestantes (qui ont fait le choix de se rapprocher des livres existants
dans la tradition juive). Les livres "Deutérocanoniques" sont des livres exclus pour diverses raisons du
canon hébraique et protestant, mais retenus dans les bibles catholiques. Voici le découpage des livres
dans la tradition chrétienne protestante (qui présuppose d'emmener le lecteur vers la lecture du
Nouveau Testament) :

Pentateuque: Genése, Exode, Lévitique, Nombres, Deutéronome.

Livres historiques: Josué, Juges, Ruth, 1 et 2 Samuel, 1 et 2 Rois, 1 et 2 Chroniques, Esdras,
Néhémie, Esther.

Livres poétiques: Job, Psaumes, Proverbes, Ecclésiaste, Cantique des cantiques.

Livres prophétiques: Esaie, Jérémie, Lamentations, Ezéchiel, Daniel, Osée, Joél, Amos,
Abdias, Jonas, Michée, Nahum, Habakuk, Sophonie, Aggée, Zacharie, Malachie.

IO, HIZGRAOION. ety
ryer AAOCER K

KAy A |

SONEMTIZCTEANT b N

<5y MADO!TOUT
P

COHEAYFOTCTE
ACCTA NI FAT
BN

ey Py i

TR Py = KAOIAMACHIICRY
KAON UGV | IR MO0
FONGROONTY SRPLIAICHY

%
.
(RIS

e

A
QEHP YA
XPANMEXC IO
FOYYPACA L HCA
AY 0N

Codex Sinaiticus (Gregory-Aland no. & or 01), Public domain, via Wikimedia Commons
C'est sur ces paroles de Malachie que s'achéve le Nouveau Testament :

Souvenez-vous de la loi de mon serviteur Moise! Je lui ai donné en Horeb, pour tout
Israél, des prescriptions et des régles. Je vous enverrai le prophéte Elie avant que
n'arrive le jour de 1'Eternel, ce jour grand et redoutable. Il raménera le coeur des péres
vers leurs enfants et le coeur des enfants vers leurs péres, de peur que je ne vienne
frapper le pays de destruction.

Dans le judaisme, la Bible est considérée comme un ensemble que 1'on pourrait qualifier de "fini".
Processus qui est le fruit d'un long travail de canonisation des Ecritures. Il n'y a donc pas, a la
différence des chrétiens, un aprés sous la forme d'un autre recueil de livres qui viendrait abolir ou
remplacer ce qui vient d'étre dit. On trouve seulement des ouvrages complémentaires qui viennent
préciser le sens des Ecritures dont le plus célébre est le Talmud lorsque le texte biblique seul ne suffit
pas a déduire des régles ou lorsque le texte manque de clarté ou encore lorsque la Loi nécessite des
adaptations au contexte moderne. La Bible est d'abord lue comme racontant I'histoire de 'humanité
sous l'égide de Dieu, depuis la création dans le livre de la Genése ou « Au commencement » ou
Bereshit jusqu'au retour de l'exil Babylonien dans les livres prophétiques. La Bible est ensuite vue

comme décrivant l'alliance entre le peuple d'Israél et Dieu. Cette alliance n'est pas une simple élection,
mais au contraire un véritable sacerdoce (on lit souvent Dieu qui déclare aux israélites "Vous serez
une nation de prétres” ou encore "Vous serez saints car je suis saint") qui implique le respect de

95


https://lirelabiblehebraique.fr/#le-canon-hebraique-et-les-traductions
https://lirelabiblehebraique.fr/#breve-introduction-au-talmud-%D7%AA-%D7%9C-%D7%9E%D7%95-%D7%93
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#les-prophetes-ou-neviim-%D7%A0%D7%91%D7%99%D7%90%D7%99%D7%9D

nombreux commandements (circoncision, fétes, sacrifices etc...), dont les plus célebres sont les Dix
Commandements.

B
{'r"/,/

Ephraim Moses Lilien, Public domain, via Wikimedia Commons

La destruction du Temple a Jérusalem a entrainé la modification de la Loi (a savoir notamment le
remplacement des sacrifices par des priéres) mais pas son abrogation. Par ailleurs, la Bible Hébraique
pose les bases de ce que I'on peut appeler le messianisme juif (a ne pas confondre avec le judaisme
messianique, qui est une branche du christianisme qui se revendique du judaisme et reconnait Jésus
comme Messie; cette branche est assez mal percue par les juifs qui lui reproche son prosélytisme et sa
volonté de convertir les juifs) : a savoir l'attente de la venue d'un prophéte qui sera issu de la lignée du
roi David et qui établira I'dge messianique sur la Terre. A la différence du christianisme, le judaisme
qui reconnait toutefois la venue de prophétes, attend - en théorie - toujours son Messie (quand le
christianisme a regu le sien en la personne de Jésus). Enfin, l'ordre des livres du Tanakh présuppose
une autre visée a savoir celle notamment de constituer ce que l'on pourrait dénommer "une nation
portative" (ce qui est d'ailleurs devenu particulierement vrai apres la destruction du Second Temple de
Jérusalem avec la dispersion du peuple juif, ou le culte juif & subi une mutation en mettant 'accent sur
I'étude de la Torah et la priere). Raison notamment pour laquelle le Tanakh suit le découpage suivant
(qui correspond, a la différence de I'Ancien Testament, un ordre plutot thématique) :

La Torah : Genese, Exode, Lévitique, Nombres et Deutéronome
Les Prophétes (Neviim) : Josué, Juges, Samuel, Rois, Isaie, Jérémie, Ezéchiel puis les 12
petits propheétes (« petits » au sens de la taille des livres) : Osée, Jo€l, Amos, Abdias, Jonas,
Michée, Nahum, Habacuc, Sophonie, Aggée, Zacharie, Malachie

e Les Autres Ecrits (Ketouvim) : Psaumes, Proverbes, Job, Cantique des Cantiques, Ruth,
Lamentations, Ecclésiaste, Esther, Daniel, Esdras, Néhémie et les Chroniques

La Bible Hébraique s'achéve quant a elle sur ces mots issus du livre des Chroniques ou Divrei
Hayamim :

96


https://lirelabiblehebraique.fr/#chroniques-ou-divrei-hayamim-%D7%93-%D7%91-%D7%A8-%D7%99-%D7%94-%D7%99-%D7%9E-%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#chroniques-ou-divrei-hayamim-%D7%93-%D7%91-%D7%A8-%D7%99-%D7%94-%D7%99-%D7%9E-%D7%99%D7%9D

La premicre année du régne de Cyrus sur la Perse, I'Eternel réveilla 'esprit de Cyrus, roi
de Perse, afin que s'accomplisse la parole qu'il avait prononcée par Jérémie, et celui-ci
fit faire de vive voix, et méme par écrit, la proclamation que voici dans tout son
royaume: «Voici ce que dit Cyrus, roi de Perse: L'Eternel, le Dieu du ciel, m'a donné
tous les royaumes de la terre et m'a désigné pour lui construire un temple a Jérusalem, en
Juda. Qui parmi vous fait partie de son peuple? Que 1'Eternel, son Dieu, soit avec lui et
qu'il y monte!»

Ces différences de lectures ont abouti a des discussions poussées au sein du christianisme ou I'on est
méme allé jusqu'a s'interroger sur la possibilité qu'il existe un Dieu de I'Ancien Testament et un Dieu
du Nouveau Testament, tant les visées de 'action divine sont parfois trés différentes. Le christianisme
a ainsi souvent comparé le Dieu de I'Ancien Testament (parfois qualifi¢ de "Dieu de colere" du fait
d'une certaine violence présente dans les textes : déluge, batailles, invasions, destruction de peuples
entiers comme dans le livre de Josué ou Yehoshoua, sacrifices etc...) a un Dieu du Nouveau Testament

(qualifié de "Dieu d'amour" tant son message - par l'intermédiaire de Jésus - est orienté vers la
salvation de I'humanité et le culte de 'amour entre les individus).

STk BRIt
i

v

1

Public domain, via Wikimedia Commons

On a également rencontré des concepts tendant a décrire une opposition entre un culte rituel (Ancien
Testament) et une pratique plus spirituelle liée a I'esprit (Nouveau Testament). Notons aussi le fait que
les deux livres racontent des histoires différentes : d'un c6té I'alliance entre Dieu et Israél, de l'autre
une alliance qui s'adresse non plus seulement aux juifs mais a I'humanité toute enti¢re. Certains
penseurs chrétiens au début de la chrétienté, comme Marcion (qui fut plus tard excommuni¢), sont
allés jusqu'a proposer d'exclure 1'Ancien Testament des écritures saintes. Notons également que la
position de I'Eglise a beaucoup évolué a travers le temps (on est ainsi passé de 'accusation de déicide
contre les juifs a la reconnaissance d'une forme de sémitisme spirituel; on peut citer a cet effet les
déclarations du Pape Pie XI "Spirituellement, nous sommes des sémites" ou encore Jean-Paul II qui
déclarait que les juifs sont les "freres ainés des chrétiens™), notamment a notre époque a cause de la
Shoah, ce qui a amené une démarche de revalorisation des origines si on peut dire juives de la foi

97


https://lirelabiblehebraique.fr/#josue-ou-yehoshoua-%D7%99-%D7%94%D7%95-%D7%A9-%D7%A2

chrétienne ainsi qu'a une normalisation des relations entre judaisme et christianisme. Ainsi on en est
méme parfois venu a désigner la Bible Hébraique non plus comme I'Ancien Testament mais comme le
Premier Testament par égard pour les juifs et également pour rappeler que les deux écrits sont
indissociables dans le christianisme. Nous avons évoqué la religion catholique, mais le protestantisme
n'est pas en reste en termes de relations complexes avec le judaisme. D'abord revenu aux
fondamentaux du judaisme avec le fait d'avoir choisi de ne retenir que les livres de la Bible Hébraique
pour la composition de I'Ancien Testament et d'avoir émis la doctrine de la Sola Scriptura ("Les
Ecritures seules"), le pére du protestantisme, Martin Luther, a ensuite entretenu des rapports agressifs
avec la communauté juive en témoigne son pamphlet antisémite "Des Juifs et de leurs mensonges"
publié vers la fin de sa vie. Cela a amené plus récemment certaines communautés protestantes,
notamment allemandes, a se dissocier clairement de certains enseignements de Luther et a demander
pardon aupres de la communauté juive pour les erreurs passées.

ben pRd nm

i  Gevriickt s Wittemberg) Ll
‘Durch Hans Lufft.

TS R.XLIL

Martin Luther, Public domain, via Wikimedia Commons

Dans le judaisme, le texte de la Bible Hébraique n'a jamais connu une suite et reste central en
témoigne la place accordée a la lecture de la Torah a la synagogue. Comme nous I'avons indiqué plus
haut en parlant du Talmud, la littérature juive relative aux Ecritures est simplement venue préciser le
sens des choses ou proposer des adaptations modernes liées a certaines pratiques. Mais aucun texte ne
saurait remplacer la Bible Hébraique et plus particuliérement la Torah. Par conséquent, et il n'y a pas
de débats au sein du judaisme, les écritures du Nouveau Testament sont rejetées en bloc malgré le fait
que le Nouveau Testament est né dans un contexte juif, en témoigne le fait que Jésus lui-méme et ses
apotres 1'étaient. Toutefois, cette situation n'a pas empéché a 1'époque contemporaine des réflexions
fécondes sur la facon dont la communauté juive pourrait lire ou interpréter le Nouveau Testament. A
cet effet, citons l'ouvrage "Jewish Annotated New Testament" édité par Amy-Jill Levine et Marc Zvi
Brettler, deux chercheurs juifs qui ont proposé une édition du Nouveau Testament accompagnée de
nombreuses notes et commentaires dont le but de comprendre ce que ce livre raconte du judaisme a
I'époque de Jésus. Citons encore l'ouvrage "Quand Jésus parle a Israél - Un rabbin lit les Evangiles"
du rabbin Philippe Haddad qui propose une réflexion sur les paroles et enseignements de Jésus dans le
cadre du judaisme du Second Temple.

98



L'alliance avec Abraham, la circoncision et le monothéisme

Ici, on retrouve le socle commun a toutes les religions monothéistes (Christianisme, Islam, Judaisme)
: la reconnaissance d'un ancétre commun en la personne d'Abraham dont les aventures sont racontées
dans le Tanakh ou Ancien Testament dans le livre de la Genése ou « Au commencement » ou
Bereshit.

Hult, Adolf, 1869-1943;Augustana synod. [from old catalog], No restrictions, via Wikimedia
Commons

Le judaisme est donc par essence une religion strictement monothéiste comme en témoigne I'histoire
de son ancétre Abraham qui a tout quitté pour suivre le chemin tracé par Dieu. Si on lit en détail les
textes du Tanakh ou Ancien Testament, cela implique pour les croyants (et dans le judaisme, le peuple
israélite) de ne pas pratiquer 1'idolatrie qui est une faute majeure dans le judaisme. Ce terme regroupe
des pratiques aujourd’hui disparues (comme le culte des Baal, des poteaux d'Astarté ou encore les
prostituées sacrées) et encore d'actualité comme la divination ou la lecture des présages. Il existe a ce
sujet un débat dans le judaisme pour savoir si le christianisme est (ou non) une religion idolatre dans
la mesure ou le christianisme pratique plusieurs choses interdites dans le judaisme. Etant utile de
rappeler que chez les premiers Israélites, le probléme était manifestement Iégion, en témoigne par
exemple ce texte du livre des Rois ou Melakhim :

L'Eternel avait averti Isra€l et Juda par l'intermédiaire de tous ses prophetes, de tous les
voyants. Il leur avait dit: «Renoncez a votre mauvaise conduite et respectez mes
commandements et mes prescriptions, en suivant entierement la loi que j'ai donnée a vos
ancétres et que je vous ai envoyée par l'intermédiaire de mes serviteurs les prophetes.»
Mais ils n'ont pas écouté, ils se sont montrés réfractaires comme leurs ancétres, qui
n'avaient pas cru en 1'Eternel, leur Dieu. Ils ont rejeté ses prescriptions, l'alliance qu'il
avait conclue avec leurs ancétres et les avertissements qu'il leur avait adressés. Ils ont
suivi des idoles sans consistance au point de perdre eux-mémes toute consistance, ils ont
suivi les nations qui les entouraient et que I'Eternel leur avait défendu d'imiter. Ils ont
abandonné tous les commandements de 1'Eternel, leur Dieu. Ils se sont fait deux veaux
en métal fondu, ils ont fabriqué des poteaux d'Astarté, ils se sont prosternés devant tous
les corps célestes et ils ont servi Baal.

Rois (Livre) 2 17

99


https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D

Mattes, Public domain, via Wikimedia Commons

Par exemple dans les églises, on peut retrouver des statues de la Vierge Marie (mére de Jésus) ou
d'autres figures devant lesquels peuvent se recueillir parfois les fidéles (en précisant que cela n'a rien
avoir avec une pratique polythéiste comme si elle était une divinité, mais plutdt réaliser une pricre
devant une statue), ou encore des représentations animales/humaines ce qui est interdit par plusieurs
passages de la Torah (a I'exception peut-étre du linceul qui couvre 1'Arche Sainte a la synagogue et
représente parfois les tables de la Loi ou encore des motifs floraux). La comparaison parfois extréme
faite entre certaines pratiques architecturales/religieuses chrétiennes, et le polythéisme ou l'idolatrie
n'est toutefois pas acceptable. En effet, elle ne tient pas compte du cadre de naissance du christianisme
qui est apparu dans un contexte ou les grandes civilisations de 1'époque pratiquaient largement l'art de
l'iconographie religicuse : statues, fresques, dessins... Elle ne tient pas compte non plus du fait que
nous savons aujourd’hui que le judaisme de 1'époque s'accommodait également de représentations
religieuses dans certaines synagogues, en témoigne les ruines de la synagogue de Dura-Europos en
Syrie qui contient plusieurs fresques qui représentent de nombreux épisodes bibliques avec force et
détails : Moise guidant les hébreux lors du passage de la Mer Rouge, 1'épisode du Veau d'Or, onction
de David...

Les hébreux traversant la Mer Rouge, fresque découverte dans les ruines de la synagogue
Dura-Europos (Becklectic, Public domain, via Wikimedia Commons)

100



Le judaisme a donc lui aussi pu se nourrir jusqu'a une époque récente des pratiques culturelles de son
époque (en l'occurrence, celles de I'Empire Romain). L'interdit des sculptures et représentations vient

du livre de I'Exode ou « Noms » ou Shemot au chapitre 20 :

Tu ne te feras pas de sculpture sacrée ni de représentation de ce qui est en haut dans le
ciel, en bas sur la terre et dans I'eau plus bas que la terre

Dans le méme temps la Bible Hébraique décrit plus en avant des pratiques qui peuvent sembler
contradictoires voir ambigués, comme au chapitre 25 du méme livre, ou Dieu ordonne deux réaliser
des images de chérubins (ou anges) :

Tu feras 2 chérubins en or, en or battu, aux 2 extrémités de ce propitiatoire. Fais un
chérubin a I'une des extrémités et un chérubin a l'autre extrémité. Vous les ferez sortir du
propitiatoire a ses deux extrémités. Les chérubins étendront les ailes par-dessus le
propitiatoire, ils le couvriront de leurs ailes et se feront face I'un a l'autre; ils auront le
visage tourné vers ce couvercle.

Ou encore la mention de représentations d'animaux dans le livre des Rois ou Melakhim au chapitre 7 :

Sur les panneaux qui étaient entre les montants figuraient des lions, des boeufs et des
chérubins.

Ces passages peuvent s'interpréter de nombreuses fagons. Et 1'une d'entre elles, qui tient au contexte
culturel dans lequel le judaisme est né (a savoir la région de Canaan au Proche et Moyen-Orient
ancien), peut se lire comme une intégration de pratiques architecturales locales au judaisme ancien.
Ou encore comme la nécessité de réaliser un compromis a 1'époque entre le besoin d'orienter la
pratique cultuelle vers un Dieu unique et le besoin de ne pas déstabiliser des populations locales
accoutumées au polythéisme.

Sur ce sujet, toutes les dénominations du christianisme ne sont pas d'accord quant a la place des
statues et représentations dans les lieux de culte. Sont la pour en témoigner les vifs débats des
premiers chrétiens autour de l'iconoclasme. Ainsi le protestantisme interdit les représentations de ce
genre dans ses temples. La question du culte rendu a Jésus dans les églises (ou temples pour les
protestants) est également au centre des discussions juives dans la mesure ou jamais dans la Bible
Hébraique il n'est question de rendre un culte a une personne humaine, méme un prophéte. En
comparaison, l'architecture et les régles d'une synagogue suivent des principes que l'on pourrait
qualifier comme étant clairement un monothéisme strict et qui sont clairement basées sur les régles de
la Torah : pas de représentations humaines, pas d'images, pas de statues devant lesquelles se
prosterner, pas de culte pour rendre hommage a une personne humaine, pricres adressées
exclusivement ou presque a Dieu etc... Seule I'Arche Sainte, qui contient les rouleaux de Torah, fait
'objet d'un soin particulier a la synagogue. Notons quand méme que certaines communautés juives
acceptent dans leurs synagogues (hors du hall de pri¢re) des portraits de figures juives comme des
rabbins ou celle de Baba Sali (de son vrai nom Israel Abuhatzeira, un célébre rabbin marocain), ce qui
peut poser un certain nombre de questions.

101


https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D

Yale University Art Gallery, CCO0, via Wikimedia Commons

Par conséquent, dans le judaisme, la Bible Hébraique doit se lire comme l'accomplissement de la
promesse faite a8 Abraham de lui donner la terre de Canaan et de conclure avec lui une alliance
indéfectible qui se maintiendra malgré la catastrophe de I'Exil. Alliance qui impose le rite de la
circoncision (marqueur identitaire essentiel) et le rejet total de l'idolatrie. Dans le christianisme au
contraire, si Abraham est bien considéré comme le pére des croyants et du monothéisme, le role de
l'alliance entre Dieu et Abraham est en quelque sorte actualisé. L'alliance actuelle étant celle contenue
dans le Nouveau Testament qui embrasse toute 'humanité. Ainsi, certaines pratiques liées a cette
alliance avec Abraham comme le rite central de la circoncision perdent de leur actualité dans le
Nouveau Testament, et les chrétiens finiront par abandonner totalement la pratique lorsqu'ils
commenceront a convertir massivement des paiens (dans le contexte du Nouveau Testament, le terme
est a entendre comme désignant des "non-juifs" dans la mesure ou les premiers pratiquants du
christianisme étaient eux mémes des juifs). La circoncision, dans le christianisme et le Nouveau
Testament, finira par devenir spirituel, on emploiera alors des expressions telles que la "circoncision
du coeur" :

Certes, la circoncision est utile si tu mets en pratique la loi; mais si tu la violes, ta
circoncision devient incirconcision. Si donc l'incirconcis respecte les commandements
de la loi, son incirconcision ne sera-t-elle pas comptée comme circoncision? Ainsi,
I'homme qui accomplit la loi sans étre circoncis physiquement ne te condamnera-t-il pas,
toi qui la transgresses tout en ayant la loi écrite et la circoncision? Le Juif, ce n'est pas
celui qui en a l'apparence, et la circoncision, ce n'est pas celle qui est visible dans le
corps. Mais le Juif, c'est celui qui I'est intérieurement, et la circoncision, c'est celle du
coeur, accomplie par 1'Esprit et non par la loi écrite. La louange que regoit ce Juif ne
vient pas des hommes, mais de Dieu.

Epitre aux Romains 2
L'unité et l'unicité de Dieu

Le Shema Israél, que 1'on pourrait décrire comme la profession de foi des israélites, nous dit "Ecoute
Israél! Le Seigneur notre Dieu est le Seigneur UN". Dans le judaisme, et c'est un élément central,

102


https://lirelabiblehebraique.fr/le-chema-israel/

Dieu est UN. Il n'existe pas, comme nous l'avons vu dans la précédente partie (et cela vaut aussi pour
le christianisme), un panthéon qui ferait de Dieu une figure parmi d'autres divinités. Non seulement
c'est le seul Dieu, mais celui-ci est par essence indivisible dans le judaisme. On pourrait dire de lui
qu'il est tout et a la fois infini. Il n'y a donc pas de "division" possible de Dieu, et d'ailleurs le Tanakh
ne reconnait aucune incarnation de Dieu sur Terre sous une forme humaine, exception peut-étre de
I'Homme fait a son image. La christianisme introduit au contraire des notions qui sont incompatibles
avec le judaisme. Tout d'abord, il y a ce que 1'on appelle la Trinité : le Pére, le Fils et le Saint-Esprit.
Parfois mal comprise car un peu difficile a expliquer simplement, cette notion ne veut pas dire qu'il y
a trois dieux (elle n'a donc rien a voir avec une quelconque forme de polythéisme), mais au contraire
qu'il y a un Dieu en trois personnes :

e Le Pére : Dieu le Pére est souvent considéré comme le créateur et le souverain de l'univers. 11
est vu comme le protecteur et le guide de son peuple.

o Le Fils : Jésus-Christ, le Fils de Dieu, est Dieu incarné. Selon la foi chrétienne, Jésus est venu
sur terre, a vécu une vie humaine, est mort sur la croix pour les péchés de I'humanité, et est
ressuscité. Il est le Sauveur et le Rédempteur.

e Le Saint-Esprit : Le Saint-Esprit est la présence de Dieu qui habite dans les croyants. Il les
guide, les console, et les aide a vivre selon la volonté de Dieu.

On peut résumer cela a la formule : "un en essence, trois en personnes”. Chaque personne est Dieu
tout entier. Et chacune des trois personnes n'existe qu'en interaction avec les autres.

§\ ‘»‘1‘»;6'\,. .:'

&

)

=
~

British Museum, Public domain, via Wikimedia Commons

Notion toutefois totalement inconnue du judaisme qui préche un Dieu unitaire. Ensuite, vient la
question de Jésus Christ qui serait le fils de Dieu. Cette affirmation voudrait dire que Dieu peut se
manifester (et donc se diviser) a la fois sous une forme présente dans le Ciel et sur Terre. Concept la
aussi totalement étranger au judaisme qui reconnait les prophétes inspirés par Dieu mais exclut toute
matérialisation humaine de la présence divine.

La question du Messie

Un autre point essentiel a la compréhension d'une lecture juive ou chrétienne de la Bible Hébraique
c'est ce que I'on entend (et attend) par Messie.

103



Dans le christianisme, la personne de Jésus (reconnue comme Messie) est venue a la fois accomplir et
abroger l'ancienne loi connue sous le nom d'Ancien Testament. Pour autant, il n'a pas accompli un
certain nombre de miracles attendus par les juifs : rétablissement d'Israél, retour du peuple sur la Terre
Promise, mise en place de 1'dge messianique etc... Dans le judaisme, au contraire, le Messie a une
mission et des attributs spécifiques. Tout d'abord il sera non seulement issu de la lignée Davidique (et
d'ailleurs, les auteurs du Nouveau Testament établiront dans les évangiles des généalogies faisant
remonter Jésus au roi David, comme c'est le cas dans les évangiles de Matthieu et Luc) mais il
amenera avec lui ce que les juifs nomment 1'age messianique. Concernant la lignée Davidique du
messie, voici un passage d'Isaie en ce sens :

Puis un rameau poussera de la souche d'Isai, un rejeton de ses racines portera du fruit.
Isaie 1

Isai, aussi appelé Jessé dans d'autres versions de la Bible, est le pére du roi David. Il ne s'agit pas, a la
différence du christianisme, d'abroger "l'ancienne" alliance entre Dieu et Isra€l pour la remplacer par
autre chose mais au contraire de la magnifier en une sorte d'age de paix. Pour citer encore une tres
belle image d'Isaie :

Le loup et I'agneau brouteront ensemble, le lion, comme le boeuf, mangera de la paille et
le serpent aura la poussi¢re pour nourriture. On ne commettra ni mal ni destruction sur
toute ma montagne sainte, dit I'Eternel.

Isaie 65

Le monde sera pacifié et le peuple hébreu de retour sur sa Terre. Le messianisme juif trouve beaucoup
sa source dans la littérature prophétique de la Bible Hébraique qui fait souvent référence au retour
prochain des hébreux de I'Exil. En effet, la disparition des royaumes juifs au temps des Rois ou
Melakhim a produit des interrogations au sein du peuple auxquels ont tenté de répondre les prophétes.

Gerrit van Honthorst, Public domain, via Wikimedia Commons

S'en est suivi une littérature ou, pour le dire simplement, la disparition des deux royaumes a fait place
a l'espoir d'un Messie qui viendrait rétablir Israél dans sa grandeur dans la lignée des grands rois
comme David. La figure du Messie, dans le judaisme, est donc & comprendre comme I'espoir de

104


https://lirelabiblehebraique.fr/#les-prophetes-ou-neviim-%D7%A0%D7%91%D7%99%D7%90%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D

retrouver un certain age d'or li¢ au temps du roi David avec le retour du peuple sur la Terre Promise et
la reconstruction du Temple. En témoigne cette parole d'Isaie :

Il dressera un étendard pour les nations, il rassemblera les exilés d'Israél et réunira les
dispersés de Juda des quatre coins de la terre.

Isaie 11

Le retour de I'Exil apres le décret de Cyrus n'est ainsi pas vécu comme une libération complete dans la
mesure ou le Temple n'est pas immédiatement reconstruit et parce que le peuple juif commence a
vivre en diaspora. A la différence du christianisme qui voit dans la venue du Messie, en la personne de
Jésus, l'occasion d'une délivrance pour toute I'humanité. Aujourd'hui, les juifs attendent - en théorie -
toujours leur Messie. Ils ne reconnaissent donc pas Jésus comme étant leur Messie et ce pour toutes
les raisons que nous avons évoqué plus haut : il est décrit comme le fils de Dieu ce qui est absolument
incompatible avec la pensée juive relative a Dieu qui est unitaire, sa lignée Davidique n'est pas établie
malgré la volonté des auteurs des évangiles du Nouveau Testament d'établir une généalogie en ce
sens, il n'a pas accompli un certain nombres de promesses propres a la venue du Messie et enfin 1'age
messianique n'est pas arrive.

Enrique Simonet, Public domain, via Wikimedia Commons

Ajoutons également qu'a I'époque supposée de Jésus, les juifs étaient largement présents dans les
provinces romaines de Judée et de Galilée (qui peuvent correspondre plus ou moins avec les fronticres
de I'état d'Isra€l moderne) malgré la présence d'un début de diaspora et le Second Temple était
toujours en place. Par conséquent, Jésus ne pouvait pas remplir certains critéres du messianisme juif a
savoir : le retour du peuple hébreu sur la Terre Promise et la reconstruction du Temple. C'est méme
l'inverse qui va se produire dans les siccles suivants avec la dispersion de la communauté juive tout
autour de la Méditerranée et la destruction du Second Temple aprés la grande révolte juive contre
I'occupant Romain, qui doit toujours étre reconstruit. Ajoutons a cela que Jésus est mort sur la croix
avant d'avoir pu accomplir les prophéties, ce qui aux yeux du judaisme le disqualifie comme Messie.

105



Si nous revenons a la notion de Messie dans le christianisme, nous avons déja évoqué plus haut le fait
que la vie de Jésus est interprétée comme une réalisation de divers prophéties de la Bible Hébraique
ou Ancien Testament (naissance virginale, descendant de la lignée Davidique etc...), dont son sacrifice
sur la croix alors qu'il n'avait jamais commis de fautes de sa vie, ainsi que les nombreux miracles
rapportés par le Nouveau Testament. Mais I'événement central de la reconnaissance de la messianité
de Jésus dans le christianisme, et qui dépasse sans doute de trés loin en terme d'impact
'accomplissement de prophéties de I'Ancien Testament, est le miracle de sa résurrection. C'est un
¢lément indispensable a la compréhension christianisme. Et cela tient a plusieurs choses. Tout d'abord,
le miracle de sa résurrection prouve qu'il est bien le fils de Dieu et qu'il a surmonté la mort. Ensuite,
cette résurrection était I'une de ses promesses, ainsi que le rapporte 1'évangile de Matthieu :

En effet, de méme que Jonas fut trois jours et trois nuits dans le ventre d'un grand
poisson, de méme le Fils de I'hnomme sera trois jours et trois nuits dans la terre.

Matthieu 12

Comme le rapporte le Nouveau Testament, Jésus passa trois jours au tombeau puis se leva. Il a ainsi
accompli sa plus grande promesse, et il pourra donc réaliser toutes les autres. On peut ensuite ajouter
qu'il a réussi a rassembler les apdtres qui avaient désertés apres sa crucifixion pour leur demander de
propager la bonne nouvelle :

Alors Jésus leur dit: «Vous trébucherez tous, cette nuit, a cause de moi, car il est écrit: Je
frapperai le berger et les brebis du troupeau seront dispersées. Mais, aprés ma
résurrection, je vous précéderai en Galilée"

Matthieu 26

La résurrection devient ainsi un message central de sa messianité en apparaissant aupres de ses
apotres. Il apparaitra ainsi, d'aprés le Nouveau Testament, a plus d'une centaine de personnes. Au-dela
d'une simple résurrection corporelle, cet événement améne un message qui porte la promesse de la vie
¢ternelle et du salut pour toute I'humanité. Elle apporte aussi un message de renouveau et la promesse
d'une vie nouvelle, ainsi que la preuve que la mort n'est pas une fin en soi et qu'une nouvelle est
possible avec Dieu. C'est une croyance essentielle pour le christianisme en témoigne cet écrit de Paul
dans sa lettre aux Corinthiens :

Or, si l'on préche que Christ est ressuscité, comment quelques-uns parmi vous
peuvent-ils dire qu'il n'y a pas de résurrection des morts? S'il n'y a pas de résurrection
des morts, Christ non plus n'est pas ressuscité. Et si Christ n'est pas ressuscité, alors
notre prédication est vide, et votre foi aussi. Il se trouve méme que nous sommes de faux
témoins vis-a-vis de Dieu, puisque nous avons témoigné contre Dieu qu'il a ressuscité
Christ. Or il ne l'a pas fait si les morts ne ressuscitent pas. En effet, si les morts ne
ressuscitent pas, Christ non plus n'est pas ressuscité. Or, si Christ n'est pas ressuscité,
votre foi est inutile, vous étes encore dans vos péchés, et par conséquent ceux qui sont
morts en Christ sont aussi perdus. Si c'est pour cette vie seulement que nous espérons en
Christ, nous sommes les plus a plaindre de tous les hommes.

Premiére lettre aux Corinthiens 15

106



La morale de la Bible Hébraique : visions juives et
chrétiennes

Ensuite il serait difficile de ne pas évoquer la morale propre a ce texte et la fagon dont elle est
interprétée dans le judaisme et le christianisme. Tout lecteur attentif remarquera plusieurs choses dans
la Bible Hébraique.

La premiére, que toute la Création est bonne pour Dieu. Méme les autres peuples de la Terre (les
fameuses 70 nations de la Bible) ont leur rdle a jouer dans I'Histoire. Le judaisme existe seulement
avec les autres peuples. Depuis Noé et le Déluge dans le livre de la Genése ou « Au commencement »
ou Bereshit, la Création n'est plus a réparer. On peut mettre cet état de fait en opposition avec la
vocation missionnaire du Nouveau Testament qui en appelle & une conversion de 'humanité toute

entiére, conversion qui passe par le reconnaissance du Christ comme sauveur :

Jésus s'approcha et leur dit: «Tout pouvoir m'a été donné dans le ciel et sur la terre. Allez
[donc], faites de toutes les nations des disciples, baptisez-les au nom du Pére, du Fils et
du Saint-Esprit et enseignez-leur a mettre en pratique tout ce que je vous ai prescrit. Et
moi, je suis avec vous tous les jours, jusqu'a la fin du monde.»

Matthieu 28

Au contraire, dans l'interprétation du judaisme, I'humanité prend son sens dans une forme de diversité
vue comme salutaire depuis la fameuse histoire de la Tour de Babel ou Dieu a dispersé les Hommes
en confondant leurs langues. La Bible Hébraique n'a donc pas de visées missionnaires. Une fois le
peuple hébreu installé dans la Terre Promise, celui-ci se bat soit pour maintenir sa terre ou y revenir
apres I'Exil, mais jamais il n'est question de partir a la conquéte du monde - dans un sens spirituel - ou
d'envoyer des émissaires pour diffuser le judaisme a I'ensemble de 'humanité.

James Tissot, Public domain, via Wikimedia Commons

107


https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA

D'ailleurs, le judaisme reconnait le droit aux non-juifs a une part au monde a venir, doctrine connue
sous le nom de Noachisme. Si on compare les pratiques actuelles sur ce sujet, on constatera que le
judaisme moderne tend d'ailleurs a décourager les conversions (au moins dans un premier temps) et ne
fait aucun prosélytisme, alors que dans le christianisme cette démarche est encouragée par des
courants notamment évangélistes ou carrément missionnaires. Notons toutefois, concernant le
judaisme, que des débats entre chercheurs existent quant a savoir si le judaisme a I'époque du Second
Temple était ou non prosélyte. Cet état de fait est d'ailleurs évoqué dans les évangiles :

»Malheur a vous, spécialistes de la loi et pharisiens hypocrites, parce que vous
parcourez la mer et la terre pour faire un converti et, quand il I'est devenu, vous en faites
un fils de l'enfer deux fois pire que vous.

Matthieu 23

La deuxiéme, qu'il n'y a pas de fatalité dans la vie humaine. Alors que par exemple 1'épisode de la
Chute d'Adam et Eve du Jardin d'Eden raconté dans la Genése est vécu comme fondamentalement
négatif dans le christianisme, la Bible Hébraique nous le donne a voir comme quelque chose faisant
partie de la nature humaine, quand le christianisme voit dans cet événement comme une souillure
indélébile sur la nature humaine qui s'est diffusée de génération en génération. On peut citer a cet effet
ce texte du Nouveau Testament qui fait clairement référence a la faute d'’Adam (mais ne mentionne
pas Eve) :

C'est pourquoi, de méme que par un seul homme le péché est entré dans le monde, et par
le péché la mort, de méme la mort a atteint tous les hommes parce que tous ont péché.
En effet, avant que la loi ne soit donnée, le péché était déja dans le monde. Or, le péché
n'est pas pris en compte quand il n'y a pas de loi. Pourtant la mort a régné depuis Adam
jusqu'a Moise, méme sur ceux qui n'avaient pas péché par une transgression semblable a
celle d'Adam, qui est I'image de celui qui devait venir. Mais il y a une différence entre le
don gratuit et la faute. En effet, si beaucoup sont morts par la faute d'un seul, la grace de
Dieu et le don de la grace qui vient d'un seul homme, Jésus-Christ, ont bien plus
abondamment été déversés sur beaucoup. Et il y a une différence entre ce don et les
conséquences du péché d'un seul. En effet, c'est aprés un seul péché que le jugement a
entrainé la condamnation, tandis que le don gratuit entraine l'acquittement aprés un
grand nombre de fautes. Si par un seul homme, par la faute d'un seul, la mort a régné,
ceux qui regoivent avec abondance la grace et le don de la justice régneront a bien plus
forte raison dans la vie par Jésus-Christ lui seul.

Ainsi donc, de méme que par une seule faute la condamnation a atteint tous les hommes,
de méme par un seul acte d'acquittement la justification qui donne la vie s'étend a tous
les hommes. En effet, tout comme par la désobéissance d'un seul homme beaucoup ont
ét¢ rendus pécheurs, beaucoup seront rendus justes par l'obéissance d'un seul.
L'intervention de la loi a entrainé la multiplication des fautes, mais la ou le péché s'est
multiplié, la grace a surabondé. Ainsi, de méme que le péché a régné par la mort, de
méme la grace régne par la justice pour la vie éternelle, par Jésus-Christ notre Seigneur.

Epitre aux Romains 5

108


https://lirelabiblehebraique.fr/le-noachisme/

Valentin de Boulogne, Public domain, via Wikimedia Commons

D'ailleurs, la Chute d'Adam n'est pas une fin en soi dans la Bible Hébraique puisque elle va ouvrir le
chapitre des Patriarches du peuple hébreu. La Chute est presque vue comme s'inscrivant dans le sens
de I'Histoire. Enfin, dans la Bible Hébraique, il n'y a pas vraiment une logique - a deux exception pres
- qui voudrait que la descendance hérite des fautes de fagon héréditaire et sans rémission de ses
prédécesseurs en témoignent les paroles d'Ezéchiel ou Yehezgel :

Celui qui peche, c'est celui qui mourra. Le fils ne supportera pas les conséquences de la
faute commise par son pére, et le pére ne supportera pas les conséquences de la faute
commise par son fils. Le juste sera préservé a cause de sa justice, et le méchant sera
condamné a cause de sa méchanceté.

Ezéchiel 18

Ou encore cette fameuse maxime de Jérémie ou Yrmevyahou :

Durant ces jours-1a, on ne dira plus: «Ce sont les péres qui ont mangé des raisins verts,
mais ce sont les enfants qui ont eu mal aux dents.» Chacun mourra en raison de sa faute.
Quand un homme mangera des raisins verts, il aura lui-méme mal aux dents.

Jérémie 31

A remettre toutefois en perspective avec cet autre verset tiré du livre de 'Exode ou « Noms » ou
Shemot :

Tu ne te feras pas de sculpture sacrée ni de représentation de ce qui est en haut dans le
ciel, en bas sur la terre et dans l'eau plus bas que la terre. Tu ne te prosterneras pas
devant elles et tu ne les serviras pas, car moi, I'Eternel, ton Dieu, je suis un Dieu jaloux.
Je punis la faute des peres sur les enfants jusqu'a la troisieme et la quatriéme génération
de ceux qui me détestent, et j'agis avec bonté jusqu'a 1000 générations envers ceux qui
m'aiment et qui respectent mes commandements

Exode 20

Souvent percu comme une contradiction dans le récit du message divin, il faut au contraire le
comprendre dans le sens ou les générations futures sont souvent amenées a reproduire les fautes de

109


https://lirelabiblehebraique.fr/#ezechiel-ou-yehezqel-%D7%99-%D7%97-%D7%96-%D7%A7-%D7%90%D7%9C
https://lirelabiblehebraique.fr/#jeremie-ou-yrmeyahou-%D7%99-%D7%A8-%D7%9E-%D7%99-%D7%94%D7%95
https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA

leurs parents, notamment en ce qui concerne l'idolatrie, ce qui améne la perpétuation de la sanction
divine par faute d'une mauvaise éducation. La Bible Hébraique, & la différence du Nouveau
Testament, réfléchit beaucoup plus en termes de clans/tribus/peuples ce qui ameéne a une réflexion
logique sur les conséquences des actions des parents sur leurs enfants. Logique, et crainte, qui est
particuliérement bien exprimée dans le livre des Rois ou Melakhim au chapitre 20 avec ces deux
exemples relatifs au fait de marcher dans les "pas de son pere" :

Josaphat, le fils d'Asa, devint roi de Juda la quatriéme année du régne d'Achab sur Israél.
Josaphat avait 35 ans lorsqu'il devint roi et il régna 25 ans a Jérusalem. Sa mére
s'appelait Azuba et c'était la fille de Shilchi. Il marcha entiérement sur la voie de son
pere Asa. Il ne s'en écarta pas, faisant ce qui est droit aux yeux de I'Eternel.

[.]

Achazia, le fils d'Achab, devint roi d'Israél a Samarie, la dix-septiéme année du régne de
Josaphat sur Juda. Il régna 2 ans sur Israél.

11 fit ce qui est mal aux yeux de I'Eternel; il marcha sur la voie de son pére et de sa mére,
et sur la voie de Jéroboam, fils de Nebath, qui avait fait pécher Israél. Il servit Baal et se
prosterna devant lui, et il irrita I'Eternel, le Dieu d'Isra€l, tout comme l'avait fait son
pére.

Autre exception a relever, celle concernant les enfants nés d'une union interdite dans le livre du
Deutéronome ou « Paroles » ou Devarim :

Celui qui est issu d'une union interdite n'entrera pas dans 1'assemblée de 1'Eternel. Méme
sa dixiéme génération n'y entrera pas.

Deutéronome 23

Ce passage fait encore aujourdhui l'objet de beaucoup de débats dans le judaisme, notamment
concernant son application. Comme certains passages mentionnés plus haut, son existence ne peut se
comprendre que si l'on tient compte de l'importance de la famille et surtout de 1'ordre social pour les
auteurs de la Bible Hébraique. Dans le contexte du Proche et Moyen-Orient ou des familles au sens
¢largi vivaient sous un méme toit, il était primordial d'éviter la survenue de faits graves comme
l'inceste par exemple, dans la mesure ou cela aurait sérieusement compromis la cohésion du foyer.
Au-dela donc d'une application purement littérale du texte, ce dernier fonctionne aussi comme un
avertissement en nous rappelant que ce que nous faisons peut avoir des conséquences pour les
générations futures. Ces textes sont également a remettre, et j'arréte ici, en perspective avec cet autre
verset :

On ne fera pas mourir les péres a la place des enfants, ni les enfants a la place des péres.
On fera mourir chacun pour son péché

Deutéronome 24

Si on se remémore I'histoire du peuple hébreu telle que racontée dans la Torah, des explorateurs sont
envoyés en Terre Promise mais le peuple refuse a ce moment d'entrer dans le pays de Canaan, de
crainte d'affronter les peuples qui s'y trouvent. Dieu, face a cet accés de faiblesse, condamnera la
génération fautive a mourir dans le désert (les fameux quarante ans de marche jusqu'a la disparition de

110


https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#deuteronome-ou-paroles-ou-devarim-%D7%93%D7%91%D7%A8%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#deuteronome-ou-paroles-ou-devarim-%D7%93%D7%91%D7%A8%D7%99%D7%9D

la génération fautive) mais n'empéchera pas au contraire la génération suivante d'entrer dans la Terre
Promise. En progressant dans la lecture de la Bible Hébraique on ne peut que constater que cette
derniére embrasse 'entieret¢ de la nature humaine. L'humain y est capable du pire comme du meilleur.
Et cela va du "simple mortel" aux grands personnages comme Moise ou encore le roi David. Au
contraire, dans le Nouveau Testament, I'Homme est considéré comme ayant péché dés le départ. Il va
donc se mettre en place une approche qui consiste a vouloir gommer ce que le christianisme nomme le
"péché originel" (notion totalement absente du judaisme). Et la solution pour se laver de cette
souillure est d'abord le sacrifice de Jésus Christ sous la forme de la crucifixion - qui doit laver
I'humanité de ses péchés - puis pour les Hommes de mettre leur confiance en la personne du Messie
(ou en la personne de Jésus dans le Nouveau Testament).

Maitre de Jacques de Besangon X Ve siécle, Public domain, via Wikimedia Commons

La troisiéme est que la Bible Hébraique en appelle souvent a la responsabilit¢ de 'Homme. En
témoigne les Dix Commandements qui non seulement sont des instructions, mais interrogent
¢galement 'Homme sur sa responsabilité a I'égard des autres personnes et du monde qui I'entoure. Un
travail constant est a fournir pour se rapprocher de ce qu'attend Dieu et il n'y a pas (si on peut dire) la
possibilité de s'amender auprés d'un intercesseur entre Dieu et les Hommes. Les récits de la Bible
Hébraique avec les nombreux errements du peuple hébreu témoignent de ce chemin difficile qui
demande a 'Homme de se surpasser. Au contraire, dans le Nouveau Testament, le sacrifice de Jésus
sur la croix est vu comme un acte ayant lavé la souillure de I'humanité toute entiére et comme un acte
d'intercession entre 'humanité et Dieu :

En effet, il y a un seul Dieu et il y a aussi un seul médiateur entre Dieu et les hommes:
un homme, Jésus-Christ, qui s'est donné lui-méme en rangon pour tous. Tel est le
témoignage rendu au moment voulu et pour lequel j'ai été établi prédicateur et apotre - je
dis la vérité [devant Christ], je ne mens pas - chargé d'enseigner les non-Juifs dans la foi
et la vérité.

Premiére lettre a Timothée 2
Ou encore :

Il est lui-méme la victime expiatoire pour nos péchés, et non seulement pour les notres,
mais aussi pour ceux du monde entier.

111



Premicre épitre de Jean 2

Pratiques religieuses : collectivité et individualité

Enfin, pour conclure sur une lecture juive ou chrétienne de la Bible Hébraique ou Ancien Testament,
notons des ruptures sur les notions de collectivité et d'individualité en termes de pratiques religieuses
entre le christianisme et le judaisme. Je ne parle pas de foi en Dieu qui est quelque chose de
personnel, mais bien des pratiques associées au culte et a la religion.

Dans le judaisme, et donc dans la Bible Hébraique, la notion de pratique de la religion s'entend avant
tout de facon collective. Cela commence avec le fait que Dieu passe une alliance entre lui et tout le
peuple hébreu, et cela se poursuit dans la logique communautaire de la pratique religieuse israélite
ritualisée par des rites et de nombreux commandements a accomplir a la fois individuellement mais
¢galement en commun. On peut également parler du fait qu'avant le don de la Loi au Mont Sinai,
I'aventure racontée dans la Bible Hébraique se vit a 1'échelle de la famille ou du clan. Et cela est
logique puisque l'aventure racontée est celle de Dieu et de son peuple d'élection. En témoigne ainsi la
promesse faite par Dieu a Abraham :

Ce jour-la, I'Eternel fit alliance avec Abram en disant: «C'est a ta descendance que je
donne ce pays, celui qui va du fleuve d'Egypte jusqu'au grand fleuve, jusqu'a I'Euphrate,
le pays des Kéniens, des Keniziens, des Kadmoniens, des Hittites, des Phéréziens, des
Rephaim, des Amoréens, des Cananéens, des Guirgasiens et des Jébusiens.»

Genese 15

En témoignent aussi les Dix Commandements donnés dans le livre de I'Exode ou « Noms » ou
Shemot au chapitre 20 qui présupposent une vie en société du peuple hébreu. Les fétes, les sacrifices,
la montée a Jérusalem lors des fétes de pelerinage décrite dans la Bible Hébraique sont autant de

choses qui nous rappellent que la pratique religieuse israélite est avant tout une aventure collective.
Cela n'empéche pas une communication entre Dieu et les Hommes de fagon individuelle (et les
exemples sont nombreux comme les dialogues entre les Patriarches et Dieu par exemple), mais le
judaisme reste avant tout une aventure communautaire. Et cela se manifeste encore aujourd'hui par
I'emphase mise sur la vie communautaire dans le judaisme qui passe par l'accomplissement des
commandements qui doivent souvent se réaliser en collectivité (on peut ainsi parler du fait qu'a la
synagogue il est nécessaire de réunir un quorum pour faire certaines prieres ou encore lire la Torah, on
parle en hébreu d'un minyan), ainsi que dans les démarches de conversion que nous avons évoqué plus
haut ou il est demandé - entre autres exigences - de s'intégrer pleinement a la vie communautaire.

Dans le christianisme, et donc dans le Nouveau Testament, si l'aventure collective existe (I'église chez
les catholiques ou le temple chez les protestants ont leur importance) la pratique religieuse a des
aspects beaucoup plus individuels dans la mesure ou l'exigence est beaucoup mise sur le fait que
I'individu doit placer personnellement sa confiance dans le Messie en la personne de Jésus Christ. 1
n'y a plus ici de commandements a accomplir (seul ou en commun) au sens ou on I'entend dans la
Bible Hébraique et le judaisme. C'est d'ailleurs une différence frappante entre la Bible Hébraique et le
Nouveau Testament, dans la mesure ou dans ce dernier on ne trouve pas de rites qui auraient la méme
valeur collective que dans la Bible Hébraique. Cela n'empéche pas évidemment la formation de
communautés comme cela est décrit dans le Nouveau Testament, mais 1'expérience de la pratique

112


https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA

religieuse est davantage individuelle en témoigne par exemple la conversion de Paul sur le chemin de
Damas, la conversion du centurion romain Corneille ou encore celle de I'eunuque éthiopien.

Caravaggio, Public domain, via Wikimedia Commons

A la différence de la Bible Hébraique, I'appartenance au christianisme dans le Nouveau Testament est
avant tout liée a une profession de foi personnelle, et le Nouveau Testament ne raconte pas l'histoire
d'un peuple lié par une relation particuliére a Dieu mais plutdt une multitude de relations individuelles
entre des personnes et Dieu. Dans le protestantisme, branche du christianisme, cela va jusqu'a
considérer que les hommes et les femmes doivent développer seuls une relation personnelle avec Dieu
avec la doctrine de la "Sola Fide" (que I'on peut traduire par "La foi seule") qui met la foi au dessus de
principes qu'on retrouve dans la judaisme comme l'accomplissement de rituels et des
commandements. Toutefois, il ne serait pas juste de dire que le christianisme n'implique pas de
grandes célébrations ou communions collectives comme en témoignent les nombreuses fétes du
calendrier chrétien. On peut également citer ce que l'on appelle les sacrements (qui varient entre
catholicisme et protestantisme) et qui rythment de maniére collective la vie des chrétiens : baptéme,
mariage, onction des maladies, eucharistie etc...

Janos Korom Dr. >17 Million views from Wien, Austria, CC BY-SA 2.0, via Wikimedia Commons

113



Il s'agit par contre d'inventions plus récentes liées davantage a la mise en place de I'Eglise dans les
siecles suivants la diffusion du christianisme et au besoin de mettre en place un culte propre
différencié du judaisme suite a la rupture progressive des premieres communauté chrétiennes d'avec le
judaisme. Le Nouveau Testament en tant que tel, a quelques exceptions prés comme le rite du
baptéme, contient peu d'instructions liées a la mise en place d'événements collectifs ayant pour
objectif de lier la communauté chrétienne. On ne retrouve jamais, comme c'est le cas de la Bible
Hébraique, des listes de lois précises visant a mettre en place une pratique religieuse collective. La
seule chose qui se rapproche d'un "code de lois" dans le Nouveau Testament en vue de définir la
nature collective de la pratique, c'est le texte suivant principalement écrit pour répondre a la présence
grandissante de non-juifs dans 1'Eglise en cours de formation, ce qui interroge les premiers chrétiens
(qui étaient eux-mémes juifs) sur la continuité de la Loi de Moise (ou plus communément le
Pentateuque ou la Torah) dont notamment le rite de la circoncision :

Quelques hommes venus de Judée enseignaient les fréres en disant: «Si vous n'étes pas
circoncis selon la coutume de Moise, vous ne pouvez pas étre sauvés.» Paul et Barnabas
eurent un vif débat et une vive discussion avec eux. Les fréres décidérent alors que Paul,
Barnabas et quelques-uns d'entre eux monteraient a Jérusalem vers les apotres et les
anciens pour traiter cette question. Envoyés donc par 1'Eglise, ils traversérent la Phénicie
et la Samarie en racontant la conversion des non-Juifs, et ils causérent une grande joie a
tous les fréres et soeurs. Arrivés a Jérusalem, ils furent accueillis par I'Eglise, les apbtres
et les anciens, et ils rapportérent tout ce que Dieu avait fait avec eux. Alors quelques
croyants issus du parti des pharisiens se levérent en disant qu'il fallait circoncire les
non-Juifs et leur ordonner de respecter la loi de Moise.

Les apotres et les anciens se réunirent pour examiner cette question. Il y eut une longue
discussion. Pierre se leva alors et leur dit: «Mes fréres, vous savez que, des les premiers
jours, Dieu a fait un choix parmi nous: il a décidé que les non-Juifs entendraient par ma
bouche la parole de I'Evangile et croiraient. Et Dieu, qui connait les coeurs, leur a rendu
témoignage en leur donnant le Saint-Esprit comme a nous. Il n'a fait aucune différence
entre eux et nous, puisqu'il a purifié leur coeur par la foi. Maintenant donc, pourquoi
provoquer Dieu en imposant aux disciples des exigences que ni nos ancétres ni nous
n'avons été capables de remplir? Nous croyons au contraire que c'est par la grace du
Seigneur Jésus que nous sommes sauvés, tout comme eux.»

Toute l'assemblée garda le silence et 1'on écouta Barnabas et Paul raconter tous les
signes miraculeux et les prodiges que Dieu avait accomplis par leur intermédiaire au
milieu des non-Juifs.

Lorsqu'ils eurent fini de parler, Jacques prit la parole et dit: «Mes fréres, écoutez-moi!
Simon a raconté comment dés le début Dieu est intervenu pour choisir parmi les nations
un peuple qui porte son nom. Cela s'accorde avec les paroles des prophétes, puisqu'il est
écrit: Aprés cela, je reviendrai, je reléverai de sa chute la tente de David, je réparerai ses
ruines et je la redresserai; alors le reste des hommes cherchera le Seigneur, ainsi que
toutes les nations appelées de mon nom, dit le Seigneur qui fait [tout] cela et de qui cela
est connu de toute éternité.

C'est pourquoi, je pense qu'on ne doit pas créer de difficultés aux non-Juifs qui se
tournent vers Dieu, mais qu'il faut leur écrire d'éviter les souillures des idoles,

114


https://lirelabiblehebraique.fr/#le-pentateuque-ou-la-torah-%D7%AA%D7%95-%D7%A8-%D7%94
https://lirelabiblehebraique.fr/#le-pentateuque-ou-la-torah-%D7%AA%D7%95-%D7%A8-%D7%94

I'immoralité sexuelle, les animaux étouffés et le sang. En effet, depuis bien des
générations, dans chaque ville des hommes préchent la loi de Moise, puisqu'on la lit
chaque sabbat dans les synagogues.»

Alors il parut bon aux apdtres et aux anciens, ainsi qu'a toute 1'Eglise, de choisir parmi
eux Jude, appelé Barsabas, et Silas, des hommes estimés parmi les fréres, et de les
envoyer a Antioche avec Paul et Barnabas. IIs les chargérent du message que voici: «Les
apotres, les anciens et les fréres aux fréres et soeurs d'origine non juive qui sont a
Antioche, en Syrie et en Cilicie, salut!

Nous avons appris que des hommes partis de chez nous, mais sans aucun ordre de notre
part, vous ont troublés par leurs discours et vous ont ébranlés [en vous disant de vous
faire circoncire et de respecter la loi]. C'est pourquoi nous avons décidé, d'un commun
accord, de choisir des délégués et de vous les envoyer avec nos bien-aimés Barnabas et
Paul, ces hommes qui ont livré leur vie pour le nom de notre Seigneur Jésus-Christ.
Nous avons donc envoyé¢ Jude et Silas qui vous annonceront de vive voix les mémes
choses. En effet, il a paru bon au Saint-Esprit et a nous de ne pas vous imposer d'autre
charge que ce qui est nécessaire: vous abstenir des viandes sacrifiées aux idoles, du
sang, des animaux étouffés et de l'immoralité sexuelle. Vous agirez bien en évitant tout
cela. Adieu

Actes des Apdtres 15

Gustave Doré, Public domain, via Wikimedia Commons

Conclusions

Nous avons donc vu dans cet article ce qui caractérise une lecture juive ou chrétienne Bible Hébraique

aussi_dénommé Tanakh (771n) ou encore Ancien Testament chez les chrétiens. Si on devait faire une

synthése des deux approches, on pourrait d'abord retenir du judaisme que la Bible Hébraique (et plus
particuliérement la Torah ou Pentateuque) est un texte central dans la pratique religicuse, et que rien
ne vient I'abroger ou le remplacer. Au contraire, dans le christianisme, le terme d'Ancien Testament

115


https://lirelabiblehebraique.fr/
https://lirelabiblehebraique.fr/

appelle un complément qui est le Nouveau Testament. Ensuite, malgré le fait qu'Abraham soit un
ancétre commun aux deux religions, il y a des divergences quant au sens a donner aujourd'hui a ce
fait. L'alliance entre Abraham et Dieu est toujours d'actualité dans le judaisme et se manifeste par le
rite de la circoncision, quand dans le christianisme ce rite a été spiritualisé. Quant a la question de la
reconnaissance d'un Dieu unique, les deux religions s'accordent, mais certaines pratiques peuvent
entrainer des désaccords de part et d'autre : par exemple la Trinité chrétienne qui est difficilement
compréhensible pour le judaisme. La question du Messie est également importante : le judaisme
attend toujours le sien quand le christianisme le reconnait en la personne de Jésus. Nous avons
¢galement pu voir les différences d'interprétations entre christianisme et judaisme sur des sujets
comme la nature humaine, en étudiant notamment la fagon dont la chute d'Adam est interprétée. Et en
conclusion, nous avons abordé le fait que la Bible Hébraique raconte une aventure avant tout
collective a savoir celle de 1'alliance entre Dieu et le peuple hébreu, alors que le Nouveau Testament
raconte une aventure plus individuelle basée sur la foi des individus en la personne de Jésus.

116



INTRODUCTION A
L'EXEGESE DE LA
BIBLE HEBRAIQUE



Qu'est-ce que l'exégese ?

Avant de commencer notre travail, il me semble important de préciser ce que I'on entend par exégese.
Si on s'en tient a la définition du Larousse, on trouve deux sens a ce mot :

1. Explication philologique, historique ou doctrinale d'un texte obscur ou sujet a
discussion.
2. Interprétation et commentaire détaillés

L'exégese biblique consiste donc a faire un travail de recherche et d'analyse visant a comprendre le
texte biblique dans son ensemble. Cet approche est généralement pluridisciplinaire puisqu'il s'agit
d'analyser le contexte historique, linguistique, archéologique parfois, spirituel etc... du texte. Dans le
contexte de la Bible Hébraique, la mise en oeuvre d'une analyse exégétique nécessite notamment une
bonne connaissance de 1'histoire de la région du Proche-Orient ancien et quelques bases en hébreu.

Les premiers chapitres de la Genése ou « Au commencement
» ou Bereshit

Pour mener a bien ce travail, je propose que nous nous basions sur les premiers chapitres de la Genéese
ou « Au commencement » ou Bereshit, le premier livre de la Bible Hébraique qui s'ouvre sur la
Création du monde, voici le texte que je vais choisir qui correspond au premier chapitre (la traduction
est issue de la traduction dite Segond 21) :

Au commencement, Dieu créa le ciel et la terre. La terre n'était que chaos et vide. Il y
avait des téncbres a la surface de 1'abime et I'Esprit de Dieu planait au-dessus de 1'eau.

Dieu dit: «Qu'il y ait de la lumiére!» et il y eut de la lumiére. Dieu vit que la lumicre
¢tait bonne, et il sépara la lumiére des ténébres. Dieu appela la lumiére jour, et les
ténebres nuit. Il y eut un soir et il y eut un matin. Ce fut le premier jour.

Dieu dit: «Qu'il y ait une étendue entre les eaux pour les séparer les unes des autres!»
Dieu fit I'étendue et sépara ainsi l'eau qui est au-dessous de 1'étendue de celle qui est
au-dessus. Cela se passa ainsi. Dieu appela I'étendue ciel. Il y eut un soir et il y eut un
matin. Ce fut le deuxiéme jour.

Dieu dit: «Que les eaux qui sont au-dessous du ciel se rassemblent a un seul endroit et
que le sec apparaisse!» Et cela se passa ainsi. Dieu appela le sec terre, et la masse des
eaux mers. Dieu vit que c'était bon. Puis Dieu dit: «Que la terre produise de la verdure,
de I'herbe a graine, des arbres fruitiers qui donnent du fruit selon leur espéce et qui
contiennent leur semence sur la terre!» Et cela se passa ainsi: la terre produisit de la
verdure, de I'herbe a graine selon son espece et des arbres qui donnent du fruit et
contiennent leur semence selon leur espéce. Dieu vit que c¢'était bon. Il y eut un soir et il
y eut un matin. Ce fut le troisiéme jour.

Dieu dit: «Qu'il y ait des luminaires dans I'étendue du ciel pour séparer le jour de la nuit!
Ils serviront de signes pour marquer les époques, les jours et les années, ainsi que de
luminaires dans 1'é¢tendue du ciel pour éclairer la terre.» Et cela se passa ainsi: Dieu fit

118


https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA

les deux grands luminaires, le plus grand pour présider au jour et le plus petit pour
présider a la nuit. Il fit aussi les étoiles. Dieu les plaga dans 1'étendue du ciel pour
éclairer la terre, pour dominer sur le jour et la nuit et pour séparer la lumiére des
ténebres. Dieu vit que c'était bon. Il y eut un soir et il y eut un matin. Ce fut le quatriéme
jour.

Dieu dit: «Que I'eau pullule d'animaux vivants et que des oiseaux volent dans le ciel
au-dessus de la terre!» Dieu créa les grands poissons et tous les animaux vivants
capables de se déplacer: 1'eau en pullula selon leur espéce. Il créa aussi tous les oiseaux
selon leur espece. Dieu vit que c'était bon, et il les bénit en disant: «Reproduisez-vous,
devenez nombreux et remplissez les mers, et que les oiseaux se multiplient sur la terre!»
Il y eut un soir et il y eut un matin. Ce fut le cinquiéme jour.

Dieu dit: «Que la terre produise des animaux vivants selon leur espéce: du bétail, des
reptiles et des animaux terrestres selon leur espéce.» Et cela se passa ainsi. Dieu fit les
animaux terrestres selon leur espéce, le bétail selon son espece et tous les reptiles de la
terre selon leur espéce. Dieu vit que c'était bon.

Puis Dieu dit: «Faisons I'homme a notre image, a notre ressemblance! Qu'il domine sur
les poissons de la mer, sur les oiseaux du ciel, sur le bétail, sur toute la terre et sur tous
les reptiles qui rampent sur la terre.» Dieu créa 'homme a son image, il le créa a 1'image
de Dieu. Il créa 'hnomme et la femme. Dieu les bénit et leur dit: «Reproduisez-vous,
devenez nombreux, remplissez la terre et soumettez-la! Dominez sur les poissons de la
mer, sur les oiseaux du ciel et sur tout animal qui se déplace sur la terre!» Dieu dit aussi:
«Je vous donne toute herbe a graine sur toute la surface de la terre, ainsi que tout arbre
portant des fruits avec pépins ou noyau: ce sera votre nourriture. A tout animal de la
terre, a tout oiseau du ciel et a tout ce qui se déplace sur la terre, a ce qui est animé de
vie, je donne toute herbe verte pour nourriture.» Et cela se passa ainsi. Dieu regarda tout
ce qu'il avait fait, et il constata que c'était trés bon. Il y eut un soir et il y eut un matin.
Ce fut le sixiéme jour.

Genése 1

e SR ot A S5ka Sl L

Metropolitan Museum of Art, Public domain, via Wikimedia Commons

En hébreu, le texte débute par ces mots (attention, I'hébreu se lit de droite a gauche, plus
d'informations sur 1'hébreu ici) :

YIRT NRY D00 X ,DT08 K12 ,M0UR02

119


https://lirelabiblehebraique.fr/breve-introduction-a-lhebreu/

Qui se traduit mot a mot de la fagon suivante (traduction issue du livre "Ancien Testament
interlinéaire hébreu frangais" aux éditions Biblio) :

En un commencement créa Dieu les cieux et la terre

Pour des raisons liées a I'é¢tude de ce texte, je vais également utiliser le deuxiéme chapitre de la
Genése que voici :

Ainsi furent achevés les cieux et la terre, et toute leur armée. Dieu acheva au septieme
jour son oeuvre, qu'il avait faite : et il se reposa au septi¢éme jour de toute son oeuvre,
qu'il avait faite. Dieu bénit le septieéme jour, et il le sanctifia, parce qu'en ce jour il se
reposa de toute son oeuvre qu'il avait créée en la faisant.

Voici les origines des cieux et de la terre, quand ils furent créés. Lorsque 1'Eternel Dieu
fit une terre et des cieux, aucun arbuste des champs n'était encore sur la terre, et aucune
herbe des champs ne germait encore : car 1'Eternel Dieu n'avait pas fait pleuvoir sur la
terre, et il n'y avait point d'homme pour cultiver le sol. Mais une vapeur s'éleva de la
terre, et arrosa toute la surface du sol.

L'Eternel Dieu forma 'homme de la poussiére de la terre, il souffla dans ses narines un
souffle de vie et I'nomme devint un étre vivant.

Puis I'Eternel Dieu planta un jardin en Eden, du c6té de I'orient, et il y mit 'homme qu'il
avait formé. L'Eternel Dieu fit pousser du sol des arbres de toute espece, agréables a voir
et bons & manger, et I'arbre de la vie au milieu du jardin, et I'arbre de la connaissance du
bien et du mal. Un fleuve sortait d'Eden pour arroser le jardin, et de 1a il se divisait en
quatre bras. Le nom du premier est Pischon; c'est celui qui entoure tout le pays de
Havila, ou se trouve I'or. L'or de ce pays est pur; on y trouve aussi le bdellium et la
pierre d'onyx. Le nom du second fleuve est Guihon; c'est celui qui entoure tout le pays
de Cusch. Le nom du troisi¢éme est Hiddékel; c'est celui qui coule a 'orient de 1'Assyrie.
Le quatriéme fleuve, c'est I'Euphrate.

L'Eternel Dieu prit I'homme, et le placa dans le jardin d'Eden pour le cultiver et pour le
garder. L'Eternel Dieu donna cet ordre a I'hnomme : Tu pourras manger de tous les arbres
du jardin; mais tu ne mangeras pas de l'arbre de la connaissance du bien et du mal, car le
jour ou tu en mangeras, tu mourras.

L'Eternel Dieu dit : Il n'est pas bon que 'homme soit seul; je lui ferai une aide semblable
a lui. L'Eternel Dieu forma de la terre tous les animaux des champs et tous les oiseaux
du ciel, et il les fit venir vers I'homme, pour voir comment il les appellerait, et afin que
tout étre vivant portat le nom que lui donnerait I'nomme. Et I'nomme donna des noms a
tout le bétail, aux oiseaux du ciel et a tous les animaux des champs; mais, pour I'homme,
il ne trouva point d'aide semblable a lui. Alors I'Eternel Dieu fit tomber un profond
sommeil sur I'homme, qui s'endormit; il prit une de ses cotes, et referma la chair a sa
place. L'Eternel Dieu forma une femme de la cote qu'il avait prise de 'homme, et il
I'amena vers 'homme. Et 'homme dit : Voici cette fois celle qui est os de mes os et chair
de ma chair ! on l'appellera femme, parce qu'elle a été prise de 'homme.

120



C'est pourquoi I'homme quittera son pére et sa meére, et s'attachera a sa femme, et ils
deviendront une seule chair.

L'homme et sa femme étaient tous deux nus, et ils n'en avaient point honte.

Bien que nous utiliserons majoritairement les chapitres 1 et 2 de la Genése, il m'arrivera également de
faire des références a d'autres passages de la Bible Hébraique.

Analyse du texte

Structure du récit, résumé et questionnements

Le récit se structure autour de différents paragraphes qui racontent les six jours de la Création. On
retrouve a chaque fois, a 1'exception du premier paragraphe, la formule : "Dieu dit [...] Et ce fut [...]".
Le point marquant qui se dégage de récit de la Création est la croyance en un monothéisme absolu et
au caracteére divin de la Création : pas de divinités, pas d'explications scientifiques... Seul Dieu est a
l'oeuvre par sa parole et ses actes. Nous pouvons ensuite construire un résumé de ce récit. On peut
facilement dégager plusieurs points importants du récit :

Tout d'abord, d'apreés le récit biblique, nous apprenons qu'il n'existait rien avant que Dieu se
décide a mettre en oeuvre sa création : "La ferre n’était que chaos et vide."

On apprend que le ciel et la terre n'étaient pas séparés a l'origine : "Dieu fit [ ’étendue et
separa ainsi ’eau qui est au-dessous de [’étendue de celle qui est au-dessus"

C'est Dieu qui est a l'origine des différents éléments qui composent la vie terrestre : séparation
des eaux et de la terre, séparation du ciel et de la terre, la lumiére, le jour et la nuit, 'homme
etc...

Notons que la Création est réalisée sur six jours

Si on devait construire un résumé, cela pourrait donner la chose suivante :

Le récit de la Geneése raconte 'histoire de la Création du monde et de 'homme par Dieu
seul en six jours. On notera l'idée importante du récit qui veut qu'il n'existait rien avant
que Dieu se lance dans son oeuvre créatrice avec la formule : "Au commencement, Dieu
créa le ciel et la terre". Le récit fait un usage important de la formule "Dieu dit [...] Et
ce fut [...]" pour marquer les différentes étapes de la Création. Le texte est marqué par la
croyance en un monothéisme strict et 1'adhésion a l'idée que la Création est d'origine
divine. On notera quelques anomalies comme un double, voir triple, récit de la Création
de I'homme d'abord au chapitre 1 puis au chapitre 2.

Ce résumé succinct ouvre déja plusieurs questions que nous allons explorer plus en avant :

Tout d'abord, on peut réfléchir a la fagon d'appréhender le récit biblique, en particulier les six
jours de la Création : faut-il l'interpréter de fagon littérale ?

On peut ensuite se poser la question de savoir si il existe des récits similaires dans I'histoire
humaine. A savoir, est-ce que ce récit est unique ou est-ce qu'il s'inscrit potentiellement dans
une tradition littéraire ? C'est un question que I'on peut et doit se poser avec n'importe quel
récit biblique

121



e Ensuite on peut se poser la question du pourquoi la Création dure six jours ? Pourquoi pas une
autre durée par exemple ? Nous verrons que cela n'est sans doute pas le fruit du hasard

e On cherchera également a savoir pourquoi la Genese inclut plusieurs récits de la Création de
I'humanité, notamment au chapitre 2 que nous allons explorer plus tard

e Enfin, nous ferons une synthése du message que les éditeurs de la Genese ont voulu faire
passer

Appréhender le récit de la Création en six jours

La Genése nous dit que la Terre et les éléments furent créés en seulement six jours. Cela interpelle
forcément le lecteur moderne d'autant plus qu'a priori personne n'a été t¢émoin de cette Création. Sans
parler des connaissances scientifiques a notre disposition pour appréhender la Création de 1'univers
avec notamment la théorie du "Big Bang" ou encore la théorie de I'évolution concernant les étres
humains. Que faut-il faire alors de ce récit ? Plusieurs lectures ont et sont encore proposées quant a ce
récit : une approche purement littérale (qui veut que la Genése corresponde aux mots de Dieu et soit
donc pure vérité), une approche allégorique (qui veut que la Genése ne soit pas interprétée mot a mot
mais dans un sens plus spirituel) et enfin une lecture rationnelle voir septique qui rejette ou relativise
le récit du fait des connaissances scientifiques modernes. L'approche purement littérale veut donc que
la Création soit comprise et acceptée mot pour mot, approche que I'on rencontre trés fréquemment
chez les fondamentalistes religieux qui adhérent au mouvement nommé "créationnisme". Pour eux le
récit de la Création correspond a I'Histoire. L'approche allégorique est celle que I'on rencontre
notamment dans certains branches du christianisme ainsi que dans le judaisme ou de nombreux
commentateurs (comme Rachi de Troyes par exemple ou encore Maimonide) nous invitent a ne pas
interpréter les choses uniquement de fagon littérale et a nous concentrer sur le message spirituel.
Approche intéressante qui voudrait que le récit de la Genése ne soit pas une cosmogonie (théorie
expliquant la Création de 1'Univers) mais une cosmologie (théorie expliquant I'ordre de la Création),
mais qui présente quelques problémes dans la mesure ou I'on ne sait pas ou s'arréte l'interprétation
allégorique a 1'égard du texte biblique.

British Museum. Object Number: 92687., Public domain, via Wikimedia Commons

122



Apres tout, si la Genese doit étre vue de fagon allégorique, pourquoi n'en serait-il pas autant de
l'alliance avec Abraham ou encore des Lois décrites dans la Bible Hébraique ? Enfin, une approche
strictement rationnelle qui consiste a rejeter ou minimiser le récit de la Genese au profit d'une
approche strictement scientifique. Cette approche, sans fournir d'explication a la Création de 1'Univers
(chose que d'ailleurs personne ne peut faire, méme si il existe aujourd'hui ne nombreuses théories
scientifiques a ce sujet), fait de la Genése une pure invention (au pire) ou au mieux une histoire
embellie de la réalité scientifique. Approche qui a I'inconvénient de nous priver d'une certaine
spiritualité et de ne pas admettre que certaines choses sont parfois inexplicables. Il est donc important
de savoir remettre un texte comme la Genése dans son contexte historique, culturel et géographique
pour le comprendre. Le récit de la Genése s'adresse d'abord aux Hommes de son temps qui n'avaient
pas les mémes notions ni connaissances astronomiques. A savoir des Hommes vivants au Proche et
Moyen-Orient plusieurs si¢cles avant JC et dont I'approche de la science n'était pas la nbtre. 11 est
¢galement important de rappeler que les récits de la Création écrits a cette époque n'avaient pas
forcément des visées scientifiques comme nous I'entendons aujourd'hui, mais plutét des visées
théologiques. Loin d'étre la preuve d'une forme de pauvreté scientifique et d'inculture des Hommes de
cette époque, 'existence de ce récit devrait nous interroger sur le fait que malgré les millénaires qui
nous séparent de ces Hommes, nous avons en commun le fait de nous poser les mémes questions
existentielles sur nos origines et de vouloir y apporter des réponses avec les outils a notre disposition.
11 est donc important de le lire avant tout dans ce sens.

Genre littéraire et auteur

Le récit de la Genése peut étre clairement rattaché au type de littérature dit "cosmogonie" dont le
Larousse donne deux définitions :

Science de la formation des objets célestes (planétes, étoiles, galaxies, etc.).
Partie des mythologies qui racontent la naissance du monde et des hommes.

Nous sommes ici clairement en face d'un récit mythologique qui raconte la naissance du monde et la
création des hommes. Il ne s'agit donc aucunement d'un exposé scientifique sur l'origine du monde,
mais bien d'un récit de la Création. Ce n'est pas un genre littéraire nouveau comme nous allons le voir
dans la partie suivante dans la mesure ou tout au long de I'histoire de I'humanité, cette derniére a
toujours cherché a comprendre ses origines. Par contre, et c'est important pour la suite, le récit n'est
pas une théogonie dont on peut retenir la définition suivante :

Ensemble de divinités formant la mythologie d'un peuple et se caractérisant par une
origine analogue.

Doctrine relative a l'origine des dieux.

Ici il n'est pas question de faire I'histoire de Dieu. Si on s'appuie sur le récit de la Genése, ce dernier
s'ouvre directement sur le moment ot Dieu commence a créer le monde. Cela suppose qu'il était déja
la. A la différence d'autres récits mythologiques liés a la création du monde ou les dieux sont presque
comme les hommes, ici Dieu ne posséde pas d'histoire ou de forme physique car il semble étre
considéré comme un tout présent depuis toujours. Maintenant que nous avons vu le genre littéraire
principal du récit de la Genése, nous pouvons nous interroger sur son auteur. Le texte biblique ne
fournit aucune indication a sujet. Traditionnellement, le texte de la Genése ainsi que l'ensemble du
livre du Pentateuque ou la Torah sont attribués au prophéte Moise qui aurait mis par écrit I'ensemble

123


https://lirelabiblehebraique.fr/#le-pentateuque-ou-la-torah-%D7%AA%D7%95-%D7%A8-%D7%94

des cinq livres du Pentateuque. La véracité de cette information est remise en cause depuis longtemps
déja et abandonnée dans les milieux académiques. Pourquoi ? Tout simplement, comme nous allons le
voir plus en détail dans la suite de ce article, le texte contient des répétitions, contradictions et des
choses que Moise n'aurait pas pu écrire lui-méme (en témoigne de fagon frappante la description de sa
propre mort a la fin du Pentateuque, la tradition juive expliquant que ce serait Josué qui aurait écrit les
derniers versets relatant la mort de Moise). L'approche aujourd'hui retenue dans les cercles
scientifiques et académiques est que le texte du Pentateuque, et donc de la Gengése, est un récit de
compromis pour construire le roman national du peuple hébreu ou plusieurs traditions distinctes
cohabitent. Ce débat sur l'identité des auteurs des livres de la Bible Hébraique ne concerne d'ailleurs
pas que la Torah, mais également d'autres livres de la Bible Hébraique (et méme si ce n'est pas le sujet
de ce site internet, le débat existe également avec le Nouveau Testament comme c'est le cas par
exemple avec les débats sur I'identité de I'auteur réel de certaines épitres de Paul ou encore ce que I'on
appelle la problématique synoptique visant a déterminer I'origine des emprunts constatés entre les
¢vangiles de Matthieu, Marc et Luc). L'autre cas le plus célébre dans la Bible Hébraique est sans
doute le livre d'Isaie ou Yeshayahou dont on pense qu'il n'y a pas un mais probablement trois auteurs,

ce qui amene de nombreux chercheurs a parler de Proto-Isaie, Deutéro-Isaie et Trito-Isaie.

Enuma Elish : I'autre récit de la Création

Avant que les archéologues ne s'intéressent a ce qu'était la Mésopotamie, le texte de la Genése était
presque considéré comme l'unique mythe de la Création. En espérant trouver des preuves de la
véracité de la Bible dans 'ancienne Mésopotamie, les archéologues ont finalement découvert des
tablettes en écriture cunéiforme qui décrivent des récits similaires a celui de la Genése. Le récit de la
Genese n'est donc pas le seul récit a décrire la Création du monde par un dieu ou une entité supérieure
ou encore des divinités. On a ainsi retrouvé d'autres récits écrits il y a plusieurs millénaires qui
mettent en avant la Création du monde par un dieu ou des divinités. Citons a cet effet le texte trés
célebre de 'Enuma Elish (le titre correspond a la translittération du premier mot du récit qui signifie
"Quand la-haut"), récit babylonien qui décrit la Création du monde par des divinités (voir ici pour
plusieurs d'informations sur le contexte de rédaction de la Bible Hébraique). Pour faire un bref résumé
de I'Enuma Elish ce dernier raconte la lutte entre la déesse Tiamat et le dieu Marduk.

Louvre Museum, CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons

124


https://lirelabiblehebraique.fr/#isaie-ou-yeshayahou-%D7%99-%D7%A9-%D7%A2-%D7%99-%D7%94%D7%95
https://lirelabiblehebraique.fr/#datation-composition-et-contexte-historique

Le récit commence d'abord par décrire I'existence de I'eau douce (Apsu) et de I'eau salée (Tiamat)
dont 'union engendre les dieux. Dérangée par ces derniers, Tiamat décide de les détruire et va créer
des monstres pour les combattre. Marduk accepte de combattre Tiamat a condition de devenir en
quelque sorte le roi des dieux. Il combat alors Tiamat puis utilise son corps pour composer le ciel et la
terre. Marduk va ensuite créer I'humanité en utilisant le sang et les os de Kingu, un alli¢ de Tiamat.
Voici les premiers vers de ce récit (issu d'une traduction automatique depuis l'anglais) :

Quand la-haut le ciel n'avait pas de nom,

Le terrain ferme en contrebas n’avait pas ét€ nommé par son nom,

Rien d'autre qu'Apsu primordial, leur engendreur,

(Et) Mommu*-Tiamat, celle qui les a tous portés, Leurs eaux se mélangeant comme un
seul corps ;

Aucune cabane en roseaux n'avait été emmeélée, aucune terre marécageuse n'était
apparue,

Quand aucun dieu n'avait été créé,

Inappelés par leur nom, leurs destins indéterminés—

C'est alors que les dieux se formérent en eux.

Les deux premiers vers rappellent pour beaucoup les premiers versets du récit de la Genese :

Au commencement, Dieu créa le ciel et la terre. La terre n'était que chaos et vide. I1'y
avait des téncbres a la surface de 1'abime et I'Esprit de Dieu planait au-dessus de 1'eau.

L'existence de cet autre récit de la Création du monde, qui partage quelques points communs avec le
récit de la Genése pose plusieurs questions dans la mesure ou les deux récits viennent de la méme
région géographique. La plus importante de ces questions est de savoir si le récit babylonien a pu
influencer les éditeurs de la Genése. Pour re-contextualiser I'histoire du peuple hébreu, il est important
de rappeler que ce dernier a fait I'objet de deux déportations (événements racontés dans le livre des
Rois ou Melakhim): la premiere déportation en 722 avant JC face a 1'empire Assyrien avec la chute du

Royaume du Nord, puis une seconde déportation & Babylone apres la chute de la ville de Jérusalem en
589 avant JC (voir cette page pour les grandes phases du peuple hébreu). Il existe donc un débat
académique sur le fait de savoir si le texte de la Genése pourrait étre de rédaction plus tardive qu'on ne
le pense, et si ce dernier ne serait pas le fruit des contacts entre les hébreux et les populations
Assyriennes puis Babyloniennes. Les chercheurs s'accordent également pour dire que la plus ancien
texte de la Bible Hébraique (voir ici pour la datation probable des textes bibliques) n'est pas la Genese
mais plutdt le Cantique de la Mer (lorsque les femmes israélites et Myriam la soeur de Moise
entonnent un chant pour célébrer la réussite de la traversée de la Mer Rouge, épisode raconté dans
I'Exode ou « Noms » ou Shemot) ce qui rend cette hypothése plausible. Comme nous allons le voir
maintenant, le récit de la Genése est rempli de références a la Mésopotamie. Tout d'abord, on peut
évoquer la localisation du jardin d'Eden, situé sur les rives de I'Euphrate, probablement au coeur de ce

qui étaient les grands empires de la région, ce qui n'est sans doute pas non plus le fruit du hasard :

Puis I'Eternel Dieu planta un jardin en Eden, du c6té de 1'orient, et il y mit 'homme qu'il
avait formé. L'Eternel Dieu fit pousser du sol des arbres de toute espece, agréables a voir
et bons a manger, et I'arbre de la vie au milieu du jardin, et l'arbre de la connaissance du
bien et du mal. Un fleuve sortait d'Eden pour arroser le jardin, et de 1a il se divisait en
quatre bras. Le nom du premier est Pischon; c'est celui qui entoure tout le pays de
Havila, ou se trouve I'or. L'or de ce pays est pur; on y trouve aussi le bdellium et la

125


https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#les-grandes-phases-du-peuple-hebreu-dans-le-tanakh
https://lirelabiblehebraique.fr/#datation-et-langue-d-ecriture
https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA

pierre d'onyx. Le nom du second fleuve est Guihon; c'est celui qui entoure tout le pays
de Cusch. Le nom du troisiéme est Hiddékel; c'est celui qui coule a I'orient de 1'Assyrie.
Le quatriéme fleuve, c'est I'Euphrate.

Genese 2

Underwood, Public domain, via Wikimedia Commons

Notons que le patriarche Abraham (d'abord appelé Abram) vient également de cette région, et plus
particuliérement de la vie de Ur que I'on s'accorde a situer généralement en Mésopotamie, comme le

raconte le chapitre 11 de la Geneése :

Abram et Nachor prirent des femmes : le nom de la femme d'Abram était Sarai, et le
nom de la femme de Nachor était Milca, fille d'Haran, pére de Milca et pére de Jisca.
Sarai était stérile : elle n'avait point d'enfants.

Térach prit Abram, son fils, et Lot, fils d'Haran, fils de son fils, et Sarai, sa belle-fille,
femme d'Abram, son fils. Ils sortirent ensemble d'Ur en Chaldée, pour aller au pays de
Canaan. IlIs vinrent jusqu'a Charan, et ils y habitérent

Il est donc intéressant de noter qu'une partie du mythe de la Genese se déroule ainsi au coeur de la

Mésopotamie, et que le premier des patriarches vienne lui méme de cette région. Notons encore un
autre exemple de cet ancrage dans le contexte mésopotamien avec le mythe de la tour de Babel qui est

semble-t-il une référence aux ziggourat (sorte de hautes tours) construites en Mésopotamie :

Toute la terre avait une seule langue et les mémes mots. Aprés avoir quitté l'est, ils
trouverent une plaine dans le pays de Shinear et s'y installérent. Ils se dirent ['un a
'autre: «Allons! Faisons des briques et cuisons-les au feu!» La brique leur servit de
pierre, et le bitume de ciment. Ils dirent encore: «Allons! Construisons-nous une ville et
une tour dont le sommet touche le ciel et faisons-nous un nom afin de ne pas étre
dispersés sur toute la surface de la terre.»

L'Eternel descendit pour voir la ville et la tour que construisaient les hommes, et il dit:
«Les voici qui forment un seul peuple et ont tous une méme langue, et voila ce qu'ils ont

126



entrepris! Maintenant, rien ne les retiendra de faire tout ce qu'ils ont projeté. Allons!
Descendons et 1a brouillons leur langage afin qu'ils ne se comprennent plus
mutuellement.» L'Eternel les dispersa loin de 1a sur toute la surface de la terre. Alors ils
arrétérent de construire la ville. C'est pourquoi on I'appela Babel: parce que c'est 1a que
'Eternel brouilla le langage de toute la terre et c'est de 1a qu'il les dispersa sur toute la
surface de la terre.

Genese 11

Le récit de la Genése, parmi ses aspects notables, a donc pour caractéristique essentielle de se dérouler
dans ce qui est aujourd'hui considéré comme le berceau de la civilisation. Faut-il forcément en déduire
que le récit est né de l'influence des cultures Assyriennes et Babyloniennes a 1'époque de I'exil ? Il ne
s'agit pas ici de trancher sur ce sujet, mais dans le cadre d'une démarche d'exégése biblique, il est
important de pouvoir situer une oeuvre en tant que genre littéraire dans un contexte historique,
géographique et culturel. Notons toutefois que le récit biblique se distingue par une originalité propre,
et plus particulierement la croyance en un Dieu unique et indivisible a la différence du mythe
babylonien qui fait de la Création le résultat d'une lutte entre divinités. Notons également 1'emploi
d'une "poésie" propre a la Bible Hébraique qui la démarque fortement des textes composés sur le
méme période. Le texte est par exemple beaucoup plus harmonieux que le précédent récit que nous
avons cité. Si le récit de la Création dans la Genése ne fait pas appel a une lutte entre divinités ou
contre des monstres, notons toutefois que 1'on retrouve de fagon fragmentaire dans la Bible Hébraique
des passages relatifs a un combat entre Dieu et une créature marine. Exemple avec le chapitre 27 du
livre d'Isaie ou Yeshayahou :

Ce jour-1a, I'Eternel interviendra a 'aide de sa dure, grande et forte épée contre le
léviathan, ce serpent fuyard, oui, contre le 1éviathan, ce serpent tortueux. Il tuera le
monstre qui est dans la mer.

Ou encore dans le livre de Job ou Iyov au chapitre 26 :

Par sa force il dompte la mer, par son intelligence il en brise 1'orgueil. Son souffle donne
au ciel la sérénité, sa main transperce le serpent fuyard.

Et encore dans les Psaumes ou Tehilim au chapitre 74 :

Dieu est mon roi depuis les temps anciens, lui qui accomplit des délivrances sur toute la
terre. Tu as fendu la mer par ta puissance, tu as brisé les tétes des monstres sur les eaux;
tu as écrasé la téte du 1éviathan, tu 1'as donné pour nourriture aux habitants du désert.

Bien que la mention de ce montre puisse avoir une valeur allégorique, certains chercheurs pointent
une certaine ressemblance entre la mention de ce monstre marin et d'anciens mythes Cananéens. La
mythologie Cananéenne raconte en effet I'histoire d'un combat entre le dieu Baal Hadad et un serpent
tortueux. La localisation d'une partie du récit de la Création au coeur de la Mésopotamie peut donc
étre également vue comme purement fortuite. Il est aussi possible qu'a I'époque de rédaction de la
Genese cette région possédait un rayonnement irradiant sur tout le Proche et Moyen-Orient et que la
fertilité agricole de la région ait été percu comme d'origine divine. Faute de sources suffisantes et du
fait de I'anonymat des auteurs de la Bible Hébraique (qui n'ont laissé aucun texte permettant de
comprendre le processus de rédaction du texte biblique ainsi que leurs motivations) ce ne sont bien
entendu que des hypothéses.

127


https://lirelabiblehebraique.fr/#isaie-ou-yeshayahou-%D7%99-%D7%A9-%D7%A2-%D7%99-%D7%94%D7%95
https://lirelabiblehebraique.fr/#job-ou-iyov-%D7%90-%D7%99-%D7%95-%D7%91
https://lirelabiblehebraique.fr/#psaumes-ou-tehilim-%D7%AA-%D7%94-%D7%9C-%D7%99%D7%9D

La Création en six jours pour amener le jour du Shabbat ?

Le fait que la Création du monde dure six jours dans le récit de la Genése n'est surement pas le fruit
du hasard si on juge par cet autre verset de la Bible Hébraique toujours dans le méme livre au chapitre
2:

C'est ainsi que furent terminés le ciel et la terre et toute leur armée. Le septiéme jour,
Dieu mit un terme a son travail de création. Il se reposa de toute son activité le septieme
jour. Dieu bénit le septiéme jour et en fit un jour saint, parce que ce jour-la il se reposa
de toute son activité, de tout ce qu'il avait créé.

Geneése 2

11 est important de rappeler que dans le judaisme le septiéme jour de la semaine est sanctifié sous le
nom de Shabbat. Il s'agit du jour de repos hebdomadaire des pratiquants du judaisme. Son
¢tablissement en tant que commandement donné aux juifs se retrouve plutot dans les livres de I'Exode
ou « Noms » ou Shemot et du Deutéronome ou « Paroles » ou Devarim (livre qui rappelons le

composent le Pentateuque ou la Torah). Avec ce que nous avons vu plus haut, il peut étre intéressant

de questionner la logique exacte derriére la rédaction du livre de la Genése. Nous ne trancherons pas
le syjet ici (tout simplement parce que cela n'est pas possible), mais la sanctification du septieme jour
telle qu'elle apparait dans le livre de la Genése, combiné au fait qu'un tel commandement est donné
plus tard dans d'autres livres distincts et que le livre de la Genése semble s'inscrire dans une tradition
littéraire plus large (comme nous avons pu le voir plus haut en évoquant I'autre récit de la Création,
I'Enuma Elish), laisse supposer que le livre a subi une histoire rédactionnelle complexe. A la
différence de ce que nous avons vu dans la précédente partie, il ne semble pas y avoir d'influences
extérieures sur ce point, mais plutot un souci d'inscrire le jour du Shabbat dans une tradition antérieure
a celle de I'Exode (a savoir un jour déja sanctifié par Dieu a 1'époque de la Création). Ce point pourrait
expliquer le vide qui existe entre cette sanctification du septiéme jour a I'époque de la Création puis
son instauration comme commandement divin seulement a I'époque de 1'Exode. En effet, dans la Bible
Hébraique, le Shabbat ne semble pas pratiqué par les premiers habitants de la Terre ou encore par les
Patriarches dans la période qui sépare le Création et 'Exode. Pour poursuivre cette analyse, notons
que les références faites au septieéme jour dans les autres livres de la Bible Hébraique impliquent
l'existence de plusieurs traditions qui cohabitent ensemble. Voici ce que dit d'abord le livre de I’Exode

ou « Noms » ou Shemot :

Souviens-toi de faire du jour du repos un jour saint. Pendant 6 jours, tu travailleras et tu
feras ce que tu dois faire. Mais le septiéme jour est le jour du repos de 1’Eternel, ton
Dieu. Tu ne feras aucun travail, ni toi, ni ton fils, ni ta fille, ni ton esclave, ni ta servante,
ni ton ton bétail, ni I’étranger qui habite chez toi. En effet, en 6 jours I’Eternel a fait le
ciel, la terre, la mer et tout ce qui s’y trouve, et il s’est reposé le septiéme jour. Voila
pourquoi 1’Eternel a béni le jour du repos et en a fait un jour saint.

Exode 20

Puis le livre du Deutéronome ou « Paroles » ou Devarim :

Respecte le jour du repos en en faisant un jour saint comme I’Eternel, ton Dieu, te I’a
ordonné. Pendant 6 jours, tu travailleras et tu feras ce que tu dois faire. Mais le septiéme
jour est le jour du repos de I’Eternel, ton Dieu. Tu ne feras aucun travail, ni toi, ni ton

128


https://lirelabiblehebraique.fr/le-shabbat/
https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#deuteronome-ou-paroles-ou-devarim-%D7%93%D7%91%D7%A8%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#le-pentateuque-ou-la-torah-%D7%AA%D7%95-%D7%A8-%D7%94
https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#deuteronome-ou-paroles-ou-devarim-%D7%93%D7%91%D7%A8%D7%99%D7%9D

fils, ni ta fille, ni ton esclave, ni ta servante, ni ton boeuf, ni ton ane, ni aucune de tes
bétes, ni I’étranger qui habite chez toi, afin que ton esclave et ta servante se reposent
comme toi. Tu te souviendras que tu as été esclave en Egypte et que I’Eternel, ton Dieu,
t’en a fait sortir avec puissance et force. Voila pourquoi I’Eternel, ton Dieu, t’a ordonné
de respecter le jour de repos.

Deutéronome 5

On note donc I'existence d'une double tradition relative au septiéme jour. D'abord une référence a la
Genese et aux six jours de la Création, puis une référence a la sortie d'Egypte. Le texte biblique n'offre
pas d'explications sur cette anomalie et laisse les deux traditions cohabiter. On peut se poser la
question de savoir pourquoi ces deux traditions ne sont pas intégrées en un seul et méme texte, ce qui
non seulement n'est pas incompatible mais serait également plus logique. Ces deux traditions
distinctes qui cohabitent dans le méme texte permettent de se prononcer en faveur d'une écriture plus
complexe du livre de la Genése, ou les éditeurs ont pu construire le récit de la Création en six jours
pour introduire la sanctification du Shabbat et le mettre en cohérence avec les écrits liés a I'institution
du jour sacré.

Trois récits de la Création de I'humanité

Le livre de la Genése comporte ensuite ce qui peut ressembler a des anomalies sous la forme de
plusieurs récits de la Création de I'humanité. Cela commence tout d'abord au chapitre 1 de la Genése
avec une création générale de 'humanité :

Puis Dieu dit: «Faisons ’homme a notre image, a notre ressemblance! Qu’il domine sur
les poissons de la mer, sur les oiseaux du ciel, sur le bétail, sur toute la terre et sur tous
les reptiles qui rampent sur la terre.» Dieu créa I’homme a son image, il le créa a I’image
de Dieu. Il créa I’homme et la femme.

Puis I'histoire change au chapitre 2 :

L'Eternel Dieu fagonna I'homme avec la poussiére de la terre. Il insuffla un souffle de
vie dans ses narines et I'homme devint un étre vivant.

Et encore au chapitre 2 pour la création de la femme :

Alors I'Eternel Dieu fit tomber un profond sommeil sur 'homme, qui s'endormit. Il prit
une de ses cotes et referma la chair a sa place. L'Eternel Dieu forma une femme a partir
de la cote qu'il avait prise a 'homme et il I'amena vers I'homme. L'homme dit: «Voici
cette fois celle qui est faite des mémes os et de la méme chair que moi. On l'appellera
femme parce qu'elle a été tirée de I'homme.»

Si nos bibles francaises font une différence entre Homme (humanité) et homme (au sens d'un individu
de sexe masculin), ce n'est pas la méme chose en hébreu. Dans le premier récit de la création de
I'Homme au chapitre 1, I'hébreu emploie le mot : adam (en hébreu : o7&). Mot qui fait d'ailleurs écho
au mot adamah (F»IR) qui fait référence a la terre, au sol. Ce mot hébreu désigne tour a tour 'homme
et la femme de fagon simultané (comme c'est le cas au chapitre 1 de la Genése), un individu indistinct
et enfin un homme au sens individu de sexe masculin. La femme quant a elle est désigne sous le nom
de ishah (en hébreu : M) car, nous explique le texte, elle vient de 'homme (en hébreu : @R)

129



Toutefois, au chapitre 1 de la Genese lorsque Dieu créé I'homme et la femme, ces derniers sont
désignés en des termes qui veulent plutdt dire male et femelle, soit respectivement en hébreu zakar
(721) et nekavah (71217). Cette situation pose plusieurs questions. Pourquoi fournir plusieurs récits
différents de la Création ? Les éditeurs de la Genése ont-il superposé plusieurs traditions anciennes au
sein d'un méme texte ? La non plus nous ne trancherons pas définitivement la question, dans la
mesure ou il existe des débats académiques et religieux qui sont toujours en cours. Toutefois, la
présence de plusieurs récits différents pour raconter le méme événement (a savoir la Création de
I'humanité) laisse quand méme supposer la possibilité de plusieurs rédactions distinctes sous la forme
d'une accumulation d'histoires. Le second récit de la Création dans lequel Dieu insuffle la vie avec la
poussiére de la terre se rapproche par certains aspects du mythe babylonien d'Enuma Elish avec ce
passage :

Je rassemblerai le sang pour former des os,

Je ferai naitre Lull(, dont le nom sera « homme ».

Je vais créer Lulli—homme

Sur qui reposera le travail des dieux afin qu'ils puissent reposer.

Les deux mythes partagent 1'idée que la Création de 'homme est le résultat d'un processus technique.
A noter que I'on retrouve également dans le civilisation Egyptienne un mythe similaire a 1'idée du
"Dieu potier" avec le dieu Khnoum qui aurait fagonné 1'humanité a partir du limon du Nil. Si on
reprend le mythe de Enuma Elish et le fait que 'homme est astreint a travailler, on peut noter que le
chapitre 2 (a la différence du chapitre 1 ou I'nomme est créé a 1'image de Dieu et pour dominer la
Création) celui-ci est astreint a des travaux dans le jardin d'Eden :

L’Eternel Dieu prit ’homme, et le plaga dans le jardin d’Eden pour le cultiver et pour le
garder. L’Eternel Dieu donna cet ordre a I’homme : Tu pourras manger de tous les arbres
du jardin; mais tu ne mangeras pas de 1’arbre de la connaissance du bien et du mal, car le
jour ou tu en mangeras, tu mourras.

Gengése 2

Cette idée de I'nomme destiné a travailler pour Dieu dans la Genese, en plus d'introduire un parallele
avec Enuma Elish, renforce l'idée que plusieurs traditions se cotoient dans le livre de la Genése. Ce
qui est sir, si I'on peut dire, c'est que les éditeurs de la Genese ont su développer leur théologie propre
méme si ils ont pu s'inspirer de différentes croyances ou récits disponibles dans la région. Notons en
particulier la croyance en un Dieu unique et I'idée d'un homme créé a I'image de Dieu (et non pour le
servir, si on s'en tient au premier chapitre de la Genése). Autre point notable par rapport a ces récits
paralléles de la Création de I'hnomme, I'usage de plusieurs noms pour désigner Dieu dans la Bible
Hébraique. Cela peut passer un peu inapergu en frangais, mais un lecteur attentif notera que I'on passe
d'abord de "Dieu" (exemple : "Dieu créa le ciel et la terre") a la formule "L'Eternel Dieu" (exemple :
"L’Eternel Dieu forma I’homme de la poussiére de la terre") dans certaines traductions plus
exigeantes. Si on se tourne vers le texte en hébreu, nous constatons que nous avons d'abord Elohim
(en hébreu : 0°778) dans le premier récit de la Création, puis Yavhé ou YHWH ou tétragramme (en
hébreu : M) dans les autres récits. Le terme Elohim se rapproche du mot El (9%) qui désigne un dieu
et est considéré comme une forme élargie de ce dernier mot. Bien que le terme Elohim, dans sa
définition stricte, corresponde au pluriel de Dieu il est entendu au singulier dans la Bible Hébraique. 11

130



peut parfois s'entendre comme "Dieu des dieux". Le tétragramme ou YHWH ou Yavhé peut-étre vu
comme le nom propre de Dieu. Le nom est si sacré dans le judaisme qu'il est normalement interdit de
le vocaliser ou de le prononcer. Pour rappel, voici d'abord le premier verset du livre de la Genése en
hébreu avec le nom de Dieu (Elohim ici) en rouge (n'oubliez pas que I'hébreu se lit de droite a gauche,
plus d'informations sur I'hébreu ici) :

YIRT NRY D00 X ,DT08 K12 ,M0UR02

Traduit mot a mot par (texte issu du livre « Ancien Testament interlinéaire hébreu frangais » aux
¢ditions Biblio) :

En un commencement créa Dieu les cieux et la terre

Puis l'autre nom de Dieu en rouge (YHWH ou le tétragramme) dans le verset ou 'homme est le
produit de l'insufflation du souffle divin dans la poussiére, ainsi que le nom Elohim en jaune :

T Wy DTN Y 00N M3 L 1INE NN MI-TD 99 LBTNF-NY 0 M 13

T )

Traduit mot a mot par :

Et fagonna YHWH Dieu I'étre humain poussiere venant de le sol et il souffla dans ses
narines une haleine de vie et devint 1'étre humain un étre vivant

Ce point renforce la possibilité que le texte soit le résultat de I'accumulation de plusieurs histoires
distinctes écrites par différents interlocuteurs. On distingue ainsi dans la Bible Hébraique plusieurs
"écoles" si l'on peut dire : Elohimiste, Yavhiste, Elohimiste-Yavhiste... Et cela sans aucune
explication. C'est d'ailleurs l'idée défendue par I'ancienne théorie d'analyse biblique dite "théorie
documentaire" qui défend 1'idée que les groupes d'éditeurs de la Bible Hébraique sont notamment
identifiables par la fagon dont Dieu est désigné dans les écrits. Cette théorie soutient qu'il y a quatre
documents différents (JEDP) qui ont fait I'objet d'une compilation finale :

Document Date approximative Auteur probable

YAHVISTE (J) Xéme siecle avant JC Favorable a la monarchie en Isra€l

ELOHISTE (E) IXéme ou VIIéme Moins favorable a la monarchie et plus
siécle avant JC influencé par le courant prophétique

DEUTERONOME Fin du VIIeme siecle Probable 1égislateur
(D) avant JC

SACERDOTAL (P) Vieme siécle avant JC  Prétres exilés

Une autre approche concernant la présence de multiples récits de la Création, et de voir les récits
suivants la premiére histoire comme des compléments de I'histoire originale. Les répétitions sont
fréquentes dans la Bible Hébraique et il n'est pas impossible que cette répétition s'inscrive dans cette
logique. Si on analyse plus en avant le texte biblique, on s'apercoit que ces "nouveaux" récits de la
Création sont décrits apres ce paragraphe :

131


https://lirelabiblehebraique.fr/breve-introduction-a-lhebreu/

Voici les origines des cieux et de la terre, quand ils furent créés. Lorsque 1’Eternel Dieu
fit une terre et des cieux, aucun arbuste des champs n’était encore sur la terre, et aucune
herbe des champs ne germait encore : car I’Eternel Dieu n’avait pas fait pleuvoir sur la
terre, et il n’y avait point d’homme pour cultiver le sol. Mais une vapeur s’éleva de la
terre, et arrosa toute la surface du sol.

Geneése 2

On peut analyser la présence de ce paragraphe comme une indication d'un retour en arriére dans le
récit pour clarifier le contexte de la Création humaine. Cette vision permet de redonner un peu de

cohérence a ce qui semble a la base étre une anomalie du récit biblique, sans pour autant expliquer
pourquoi le rédacteur (ou les rédacteurs) fait appel a plusieurs noms différents pour désigner Dieu.

Le message de la Geneése

Si on devait synthétiser ce que nous avons vu plus haut sur les chapitres 1 et 2 de la Genése, nous
pouvons déduire que les éditeurs ont voulu faire passer un ou plusieurs messages. Si on s'en tient
d'abord au premier chapitre de la Genése, le message le plus central est le fait que la Création est le
résultat de l'intervention unique de Dieu. A la différence des autres mythes similaires a la Genese, la
Création est le résultat de la volonté d'un Dieu unique et indivisible. Il n'est pas question de combats
entre divinités ou d'un processus que I'on pourrait qualifier de technique. Tout est le résultat de la
simple parole Divine. Dieu dit, pour citer le texte, et cela est fait. L'autre message central du récit
reléve du statut particulier de I'nomme (et de la femme par extension). A la différence 1a aussi des
autres légendes, I'homme et la femme sont plus que des créations techniques, car ils sont faits a
l'image de Dieu. A la différence de I'Enuma Elish qui explique la Création de 'hnomme dans le but de
soulager ces derniers d'un fardeau, 'homme est ici créé pour dominer la Création divine. L'inclusion
du deuxiéme chapitre pose quant a lui toute une série de questions et amene des implications. Tout
d'abord la Création en six jours prend son sens avec le verset qui introduit la sanctification du
septieme jour par Dieu lui-mé&me qui se repose de toute sa Création. Dans le contexte du judaisme,
cela permet donc d'introduire le jour du Shabbat comme tradition remontant a I'époque de la Création.
Le deuxiéme chapitre de la Genése pose ¢galement des questions avec la présence de deux nouveaux
récits de la Création. Les éditeurs ont probablement voulu introduire d'autres traditions relatives a la
Création de 'homme. Des traditions qui peuvent se rapprocher des mythologies des civilisations
environnantes puisqu'elles mettent cette fois-ci en avant I'idée d'un Dieu qui met en oeuvre des
processus techniques pour créer 'homme et la femme (respectivement, I'idée de modeler I'homme a
partir de la poussicre, puis de fabriquer la femme a partir du coté de I'homme). Idée qui est absente du
premier chapitre de la Genese. Toutefois, nous avons vu que d'autres interprétations sont possibles
quant a l'inclusion de ce nouveau récit de la Création humaine, qui semble aussi ressembler a un
retour en arriere.

Conclusions

Nous avons donc appris ici & mettre en ceuvre plusieurs niveaux de lectures d'un passage biblique.
Tout d'abord, nous avons donc résumé le texte et appris a dégager quelques questions essentielles sur
le texte de la Genése, a savoir : les origines possibles du texte, la question de la durée de la Création
du monde et enfin la présence de plusieurs récits de la Création de I'humanité. Nous avons a chaque
fois analysé les questions a la lumiere des éventuelles découvertes archéologiques, de la grammaire et

132



a la lumiere du texte biblique en faisant des comparaisons croisées. Que dire alors de la Genéese ? Sans
remettre en cause son caractere inspiré (ce qui est d'ailleurs une notion trés subjective), on peut
toutefois dégager plusieurs points de réflexion. Le premier est sa similitude avec une longue tradition
littéraire de récits de la Création du monde qui mettent en oeuvre un dieu ou des divinités dans la
Création du monde et de I'hnomme. On notera ensuite que le fait que la Création dure six jours et se
termine par la sanctification du septiéme jour, ajouté au fait que plusieurs traditions concernant la
sanctification du septiéme jour se cotoient dans la Bible Hébraique, peut laisser penser a une rédaction
plus complexe. Enfin, la présence de plusieurs récits de la Création de I'homme avec des
dénominations différentes pour désigner Dieu peut laisser penser que des traditions différentes ont été
compilées dans le texte.

Pour aller plus loin sur le sujet de I'exégése biblique, je vous recommande les ouvrages suivants :

"Guide pour l'exégese de I'Ancien Testament" de Matthieu Richelle

"Manuel d'exégese de I'Ancien Testament" de Mickaéla Bauks et Christophe Nihan
"Théologie de l'Ancien Testament" de Claus Westermann

"Pour lire l'Ancien Testament" par Gérard Billon et Philippe Gruson

"La Mésopotamie: De Gilgamesh a Artaban" sous la direction de Francis Joannes

"De Sumer a Canaan: L'Orient ancien et la Bible" de Sophie Cluzan

133



LE SHABBAT (n2w)



Les racines bibliques

Le Shabbat correspond a une obligation biblique énoncée par Dieu lui méme lors de 1'Exode ou «
Noms » ou Shemot (les citations du Tanakh ou Ancien Testament sont toutes issues de la traduction
dite Segond 21) :

Souviens-toi de faire du jour du repos un jour saint. Pendant 6 jours, tu travailleras et tu
feras ce que tu dois faire. Mais le septiéme jour est le jour du repos de I’Eternel, ton
Dieu. Tu ne feras aucun travail, ni toi, ni ton fils, ni ta fille, ni ton esclave, ni ta servante,
ni ton ton bétail, ni I’étranger qui habite chez toi. En effet, en 6 jours I’Eternel a fait le
ciel, la terre, la mer et tout ce qui s’y trouve, et il s’est reposé le septieéme jour. Voila
pourquoi 1’Eternel a béni le jour du repos et en a fait un jour saint.

Exode 20

Ainsi que dans le Deutéronome ou « Paroles » ou Devarim :

Respecte le jour du repos en en faisant un jour saint comme I’Eternel, ton Dieu, te 1’a
ordonné. Pendant 6 jours, tu travailleras et tu feras ce que tu dois faire. Mais le septieme
jour est le jour du repos de I’Eternel, ton Dieu. Tu ne feras aucun travail, ni toi, ni ton
fils, ni ta fille, ni ton esclave, ni ta servante, ni ton boeuf, ni ton ane, ni aucune de tes
bétes, ni I’étranger qui habite chez toi, afin que ton esclave et ta servante se reposent
comme toi. Tu te souviendras que tu as été esclave en Egypte et que I’Eternel, ton Dieu,
t’en a fait sortir avec puissance et force. Voila pourquoi I’Eternel, ton Dieu, t’a ordonné
de respecter le jour de repos.

Deutéronome 5

Deror Avi, CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons

135


https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#deuteronome-ou-paroles-ou-devarim-%D7%93%D7%91%D7%A8%D7%99%D7%9D

On retrouve également cette sanctification du septieme jour dans le livre Genése ou « Au
commencement » ou Bereshit, premier livre de la Bible Hébraique, en notant toutefois que ce jour (a

la différence des passages du Deutéronome et de I'Exode) ne fait pas encore l'objet d'un
commandement adressé aux Hommes :

C'est ainsi que furent terminés le ciel et la terre et toute leur armée. Le septiéme jour
Dieu mit un terme a son travail de création. Il se reposa de toute son activité le septiéme
jour et en fit un jour saint, parce que ce jour-la il se reposa de toute son activité, de tout
ce qu'il avait créé.

Geneése 2

Les travaux interdits

A cette occasion un certain nombre de choses sont interdites. Le mot « travail » ayant une dimension
plus large dans la tradition d'interprétation rabbinique que dans son sens courant. Le terme "travail"
désigne assez largement toutes les activités créatrices qui visent d'une maniére ou d'une autre a
transformer notre environnement. Notons que la Bible Hébraique ne précise pas en détail les interdits
lors du shabbat, mais se contente de lister quelques interdictions comme le travail (sans plus de
précisions), de se déplacer sur de longues distances, le labourage des champs ou encore allumer un
feu. Voici les principales sources scripturaires de ces interdits :

Que chacun reste sous sa tente, que personne ne sorte de chez lui le septiéme jour
Exode 16

Ce passage est toutefois 1i¢ a I'épisode de la distribution de la manne dans le désert. Il faut donc le
replacer dans son contexte. On trouve par contre deux autres passages qui précisent des interdictions
pour le Shabbat :

Pendant 6 jours tu travailleras, et tu te reposeras le septiéme jour; tu te reposeras méme a
1'époque du labour et de la moisson.

Exode 34
Dans aucun de vos foyers vous n'allumerez de feu le jour du shabbat.
Exode 35

D’autres interdictions font ensuite leur apparition plus tardivement dans la Bible Hébraique ou

Tanakh. Comme par exemple dans le livre de [saie ou Yeshayahou, ou il est mentionné ce qui semble
étre une interdiction de se déplacer :

Si tu retiens ton pied, pendant le shabbat, pour ne pas faire ce qui te plait durant mon
saint jour [...] alors tu trouveras ton plaisir dans I’Eternel.

Isaie 58

Ou encore dans le livre de Jérémie ou Yrmeyahou avec ’interdiction de transporter des objets :

136


https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/
https://lirelabiblehebraique.fr/
https://lirelabiblehebraique.fr/
https://lirelabiblehebraique.fr/#isaie-ou-yeshayahou-%D7%99-%D7%A9-%D7%A2-%D7%99-%D7%94%D7%95
https://lirelabiblehebraique.fr/#jeremie-ou-yrmeyahou-%D7%99-%D7%A8-%D7%9E-%D7%99-%D7%94%D7%95

Ne portez pas de fardeau le jour du shabbat, n’en introduisez pas par les portes de
Jérusalem ! Ne sortez de chez vous aucun fardeau, le jour du shabbat, et n’accomplissez
aucun travail, mais faites de ce jour un jour saint, comme je I’ai ordonné a vos ancétres.

Jérémie 17

Isidor Kaufmann, Public domain, via Wikimedia Commons

Ces passages sont les seules interdictions clairement décrites dans la Bible Hébraique. La mention et
l'insistance sur I'absence de travaux agricoles a Shabbat dans le chapitre 34 de I'Exode est intéressante,
car elle témoigne de la prise en compte de la réalit¢ économique dans laquelle vivait les premiers
israélites. A savoir une économie majoritairement agraire (agriculture et élevage) avec dans une
moindre mesure I'existence d'activités artisanales (poteries, tissage, ¢bénisterie...) qui nécessitait une
implication permanente et constante pour les premiers hébreux, car il n'existait a 1'époque aucun filet
de sécurité sociale ou méme la notion de jours chomés rémunérés, il n'existait pas non plus de
machines permettant éventuellement de compenser le retard pris lors de la récolte dans les champs par
exemple. Ce repos mérité et sanctifié constitue donc une innovation (et une prise de risque) majeure
dans le contexte économique de 1'époque. On peut toutefois questionner son application pratique,
notamment pour les éleveurs. En effet, certains animaux nécessitent obligatoirement une traite
réguliére deux a trois fois par jours. C'est le cas par exemple des vaches laitiéres ou des chévres, qui
non seulement vont souffrir du trop plein de lait, mais qui peuvent également développer faute de
traites réguliéres un inconfort, des ecchymoses voire une maladie connue aujourd'hui sous le nom de
mastite et potentiellement en mourrir si rien n'est fait. Le fait que parmi les premiers israélites se
trouvaient de nombreux éleveurs devrait donc nous interroger sur les limites potentielles et
l'application concréte de ce texte. Sur le théme de 'agriculture a I'époque de la Bible Hébraique, vous
pouvez cet article ici.

137


https://lirelabiblehebraique.fr/la-bible-hebraique-et-lagriculture/

Willem van de Poll, CCO0, via Wikimedia Commons

Le deuxiéme extrait mentionné, celui au chapitre 35, est sans doute celui qui a posé le plus
d'interrogations. En effet, les auteurs de Bible Hébraique n'ont pas jugé utile de décrire ou de raconter
une journée type de Shabbat. La question se pose donc de savoir comment les premiers israélites
pouvaient comprendre et mettre en oeuvre cette interdiction. Dans de nombreuses cultures anciennes,
le foyer s'entendait comme un batiment ou toute structure hébergeant souvent une famille au sens
¢largie. On sait que ces foyers avaient aussi un réle économique en plus de leur réle d'hébergement, ce
qui permet d'en déduire que la présence d'un feu pouvait avoir un réle a la fois domestique (lumicre,
chaleur, cuisson des repas...) et un role productif (dans le cadre d'une activité artisanale). Le feu étant
de surcroit un élément indispensable de la vie quotidienne a 1'époque du fait de I'absence d'électricité.

yeowatzup, CC BY 2.0, via Wikimedia Commons

On peut donc avoir quelques difficultés a croire que les premiers hébreux pouvaient se passer
totalement de feu pendant toute une journée (ce qui voudrait dire que les premiers hébreux avaient
peut-étre une approche plus pragmatique dictée par la réalit¢ matérielle de leur époque en

138



conservant/entretenant le feu en se gardant de l'utiliser pour des activités productives), tout en
acceptant de ne pas fermer la porte a la possibilité qu'il consentaient réellement a ce sacrifice dans un
but religieux, comme cela était le cas avec l'interdiction des activités productives et de plus parce que
les problémes posés par cette interdiction sont limités au premier soir de Shabbat. Plusieurs solutions
pratiques (qui relévent plus du compromis que d'une application stricte de l'interdit) pourraient avoir
permises de respecter cette régle : préparer le feu avant Shabbat et simplement maintenir sa
combustion, privilégier un feu communautaire pour limiter le travail individuel, ou encore (comme
c'est le cas pour de nombreux Karaites, voir ici pour les courants judaisme) préparer 1'ensemble des
repas et faire les préparatifs de cette journée en anticipant l'absence de feu dans une logique ou il ne
faudrait pas en faire (ni maintenir un feu existant).

Government Press Office (Israel), CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons

Il serait aussi possible de penser qu'une pratique similaire a celle qui existe aujourd'hui avec les
"shabbes goy" (en hébreu : " n2w), qui consiste a employer des non-juifs pour réaliser des travaux
normalement interdits aux juifs, était déja en place. Toutefois, cette pratique est interdite si on
applique scrupuleusement les consignes bibliques pour Shabbat, dans la mesure ot méme 1'étranger
doit se reposer (le texte est sans ambiguité sur ce sujet). Sa pratique actuelle n'est d'ailleurs pas
exempte de critiques dans le monde juif. On notera également que la Bible Hébraique, dans le livre
des Nombres ou « Dans le désert » ou Bamidbar, mentionne I'obligation de réaliser des holocaustes le
jour du Shabbat (et donc de faire un feu) :

»Le jour du sabbat, vous offrirez 2 agneaux d'un an sans défaut ainsi que, pour l'offrande
végétale, 4 litres et demi de fleur de farine pétrie a I'huile avec 'offrande liquide. C'est
I'holocauste du sabbat, prévu pour chaque sabbat en plus de I'holocauste perpétuel et de
l'offrande liquide qui l'accompagne.

Nombres 28

Enfin, le livre du Lévitique mentionne 1'obligation pour les israélites d'entretenir constamment la
Menorah :

139


https://lirelabiblehebraique.fr/les-courants-du-judaisme/
https://lirelabiblehebraique.fr/#nombres-ou-dans-le-desert-ou-bamidbar-%D7%91%D7%9E%D7%93%D7%91%D7%A8

L'Eternel dit a Moise: «Ordonne aux Israélites de t'apporter pour le chandelier de I'huile
pure d'olives concassées, afin d'entretenir constamment les lampes. C'est devant le voile
qui cache le témoignage, dans la tente de la rencontre, qu'Aaron la préparera, pour que
les lampes briilent constamment, du soir au matin, en présence de I'Eternel. C'est une
prescription perpétuelle pour vous au fil des générations. Il arrangera les lampes sur le
chandelier d'or pur pour qu'elles briilent constamment devant I'Eternel.

Lévitique 24

Pour conclure sur la fagcon dont les premiers hébreux pouvaient mettre en oeuvre les deux régles
essentielles du Shabbat (interdiction du travail et du feu), il est intéressant de noter que dans les
Propheétes ou Neviim et les autres Ecrits ou Ketouvim les auteurs de la Bible Hébraique se font I'écho

du non respect du Shabbat par les israélites. Quelques exemples :

A la méme époque, j'ai vu en Juda des hommes fouler le raisin dans les pressoirs
pendant le sabbat, rentrer des gerbes et charger méme du vin, des raisins et des figues,
en plus de toutes sortes de produits, sur des anes pour les amener a Jérusalem le jour du
sabbat. Je les ai avertis, le jour ou ils vendaient leurs denrées. Il y avait aussi des
Tyriens, installés 13, qui apportaient du poisson ainsi que toutes sortes de marchandises
et qui les vendaient aux Judéens, et ce a Jérusalem, le jour du sabbat.

Néhémie ou Nehemia 13

Je leur ai aussi donné mes sabbats pour que ce soit entre moi et eux un signe auquel on
reconnaisse que je suis I'Eternel qui les considére comme saints.

»Cependant, la communauté d'Israé€l s'est révoltée contre moi dans le désert. Ils n'ont pas
suivi mes prescriptions et ils ont rejeté mes regles, celles que 1'homme doit mettre en
pratique afin de vivre par elles, et ils ont violé sans retenue mes sabbats.

Ezéchiel ou Yehezgel 20

Ecoutez ceci, vous qui dévorez le pauvre et qui ruinez les malheureux du pays! Vous
dites: 'Quand le début du mois sera-t-il passé, afin que nous puissions vendre du blé?
Quand finira le sabbat, afin que nous puissions ouvrir les greniers?

Amos 8

Cet état de fait souleve donc la possibilité que les régles de Shabbat aient pu poser un vrai probléme
d'application concret aux premiers israélites du fait de I'influence probable des cultures environnantes,
d'une possible incompréhension mais également du fait des contingences matérielles et économiques
de I'époque, méme si il ne faut pas perdre de vue que les textes mentionnés plus haut s'inscrivent dans
une théologie visant a expliquer la destruction des royaumes d'Israél et Juda par 1'impiété de ses
habitants. On peut donc supposer que les premiers israélites avaient probablement opté pour une
solution de compromis entre le texte, leurs obligations religieuses et leur réalité matérielle. Toutefois,
faute de précisions ou de documents de I'époque qui attesteraient de la mise en oeuvre de cette
interdiction, ce ne sont que des conjectures.

140


https://lirelabiblehebraique.fr/#les-prophetes-ou-neviim-%D7%A0%D7%91%D7%99%D7%90%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#les-prophetes-ou-neviim-%D7%A0%D7%91%D7%99%D7%90%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#les-autres-ecrits-ou-ketouvim-%D7%9B%D7%AA%D7%95%D7%91%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#esdras-et-nehemie-ou-ezra-nehemia-%D7%A2-%D7%96-%D7%A8-%D7%90
https://lirelabiblehebraique.fr/#ezechiel-ou-yehezqel-%D7%99-%D7%97-%D7%96-%D7%A7-%D7%90%D7%9C
https://lirelabiblehebraique.fr/#amos-%D7%A2-%D7%9E%D7%95-%D7%A1

Zoltan Kluger, Public domain, via Wikimedia Commons

Le judaisme a donc développé une tradition d'interprétation du texte biblique pour déduire le sens
précis de ces interdits bibliques, mais également pour adapter ces interdictions en tenant compte des
évolutions technologiques. On peut ainsi lister quelques interdictions qui découlent d'une adaptation a
la modernité de ces commandements comme : allumer des lumiéres, utiliser des appareils électriques,
fumer etc... Il y a en tout 39 catégories d’activités. On parle de melakhot (en hébreu : 7o877), terme
qui désigne de facon trés large toutes les tAches accomplies dans un but spécifique; quand on utilise
plutét le terme avodah (en hébreu : n712y) pour parler d'une corvée physique ou pénible. Voici une
liste non exhaustive de ces activités (ces interdictions sont déduites par les sages du judaisme dans le
cadre d'interprétations ou bien déja contenues dans le texte biblique) :

Labourer/un champ

Semer/des graines

Moissonner (ou cueillir)/des fruits
Lier en gerbes (amasser)

Battre les céréales pour les dégager
Vanner au vent

Trier pour séparer grains et déchets
Passer au crible pour trier
Moudre/une graine ou une plante
Pétrir/le pain

Cuire au four/un plat

Tondre/le gazon

Laver la laine/laver un linge
Peigner la laine

Teindre la laine

Filer

Ourdir

Faire des boucles de tissage pour lier/un nceud

141



Tisser deux fils

Séparer deux fils de la trame

Faire un nceud

Défaire un nceud

Coudre deux points

Découdre

Capturer

Abattre la béte (tuer)

Ecorcher ou dépecer

Tanner

Racler/gratter un fond de plat

Tracer des traits, régler, retirer les poils
Découper la peau

Ecrire plus de deux signes ou lettres
Effacer plus de deux signes ou lettres (Gratter le parchemin pour écrire dessus)
Construire

Démolir (en vue de batir)

Eteindre un feu

Allumer un feu

Finir une ceuvre

Transporter d’un domaine privé dans un domaine public, ou sur une distance de plus de quatre
coudées dans le domaine public.

Pour conclure sur cette partie, notons que la majorité des courants qui se rattachent au judaisme
rabbinique sont d'accord sur ce concept des grandes catégories de travaux interdits, bien que 1'on
rencontre évidemment des différences dans leur interprétation entre les courants modernes.

Le déroulé de Shabbat : a la maison et a la synagogue

C’est donc un jour qui doit étre consacré au repos, aux retrouvailles en famille et si possible a 1’étude
de la Torah. Au dela des interdits et autorisations, le Shabbat se veut comme un jour hors du temps et
des contingences matérielles. On a 1'habitude de se saluer par la formule "Shabbat Shalom" (que 1'on
peut traduire par "Bienvenue Shabbat") qui s'ecrit en hébreu :

oioy nav

Dans les communautés ashkénazes, on utilise parfois la formule en yiddish qui correspond a :
Gut shabbes

Soit en hébreu :
DN2W M

Et a la fin de Shabbat, on se salue par la formule "Shavua Tov" (soit "Bonne semaine") qui se dit en
hébreu :

230 y1ay

142



Assez sommairement, voici comment peut se décomposer le temps de Shabbat & la maison :

Vendredi : on a généralement déja préparé les plats de Shabbat pour ne pas transgresser
notamment l'interdiction de faire du feu le jour de Shabbat. Les plats sont souvent gardés au
chaud a I'aide de plaques chauffantes qui restent allumées tout au long de Shabbat, cette facon
de faire n'enfreignant pas l'interdiction de faire un feu (puisque l'interdit porte sur le fait de
faire un feu et non de maintenir une flamme)

Vendredi soir : on se rend a la synagogue pour assister a un office et on allume généralement
deux bougies chez soi pour célébrer l'entrée du Shabbat. Le repas du vendredi soir est
notamment marqué par la prononciation des paroles du Kiddouch (en hébreu : v17°p) avec une
coupe de vin

Samedi : on assiste également & un office le matin a la synagogue, ainsi que le samedi
aprés-midi ou soir en fonction des horaires de la synagogue. En fonction de la communauté,
un second Kiddouch peut étre organisé apres 'office du matin. Le samedi est un temps de
repos généralement consacré a la famille et si possible a I'étude de la Torah

Samedi soir : on fait une lecture de la Avdalah (en hébreu : 79727) puis on cloture Shabbat en
éteignant les bougies

Pour ce qui est de la cuisine, on a 1'habitude de cuisiner un certain nombre de plats spécifiques (avec

des variations entre ashkénazes et séfarades). En voici un tableau avec le nom en hébreu, sa

translittération et son sens :

Nom en Translittération Sens
hébreu
on Challah Pain traditionnel tressé, consommé lors des repas.
™ Yayin Vin pour le Kiddush, la bénédiction du vin.
WD Y00 Gefilte Fish Poisson farci, souvent consommeé en entrée.
Y P Marak Of Soupe de poulet avec des kneidlach (boulettes de
matza).
Aylataliniinh Krauv Memula Feuilles de chou farcies de viande et de riz.
RisRekie! Salat Gezer Salade de carottes rapées.
0P Kugel Pudding de pommes de terre ou de nouilles.

143



omn

TN

Y93 vho

X192

mmp

0°A7 MIRNDID

ounx

i)

Houmous

Chamin (ou Cholent)

Salat Chatzilim

Blintz

Kompot

Kuftaot Dagim

Tzimmes

Babka

Purée de pois chiches avec tahini, huile d'olive, et
citron.

Ragoit de viande, haricots, pommes de terre,
mijoté lentement.

Salade d'aubergines grillées.

Crépes fourrées, souvent au fromage.

Dessert a base de fruits cuits.

Boulettes de poisson, souvent en sauce tomate.

Plat sucré de carottes et fruits secs, parfois avec
viande.

Gateau brioché, souvent marbré de chocolat ou
cannelle.

Voici également la liste des bénédictions que 1'on peut prononcer a ce moment la (les citations sont

toutes issues d'une traduction automatique effectuée depuis la page Wikipédia anglaise relative aux

bénédictions juives "List of Jewish prayers and blessings" ainsi que d'un Sidour (livre de pricres
juives, qui s'écrit en hébreu 1170); vous pouvez également retrouver une liste des bénédictions sur

cette page) :

e Pour l'allumage des bougies :

Béni sois-tu, Eternel notre Dieu, Roi de l'univers, qui nous a sanctifiés par ses

commandements et nous a ordonné d'allumer la ou les bougies de Shabbat.

e Pour le Kiddouch :

Béni sois-tu, Seigneur notre Dieu, Roi de ['Univers, qui nous a sanctifiés par ses
commandements, qui a espéré pour nous et qui nous a investis avec amour et intention
de son sabbat sacré, en mémoire de l'acte de la création. C'est la premicre des fétes
saintes, commémorant la sortie d'Egypte. Car Tu nous as choisis et tu nous as sanctifiés,
parmi toutes les nations, et avec amour et intention Tu nous as investis de Ton Saint

Sabbat. Béni sois-tu, Adonai, Sanctificateur du sabbat.

e Bénédiction de la Avdalah :

144


https://lirelabiblehebraique.fr/les-benedictions/
https://lirelabiblehebraique.fr/les-benedictions/

Béni sois-tu, Eternel notre Dieu, Roi de l'univers, qui distingue entre le sacré et le
profane, entre la lumiére et les ténébres, entre Israél et les nations, entre le septiéme jour
et les six jours de travail. Béni sois-tu, Eternel , qui fais la distinction entre le sacré et le

profane.

Hermann Struck, Public domain, via Wikimedia Commons

Les offices a la synagogue (en hébreu une synagogue se dit Bet Knesset, no1d> n°a, que l'on peut
traduire littéralement par "maison de l'assemblée") obéissent a des ordres différents en fonction du
moment de la journée. Les pricres sont lues dans cet ordre si on suit le rite ashkénaze (vous trouverez
a chaque fois la translittération et le nom en hébreu) :

1. Office du soir (Ma'ariv ou 297)

a.

C.

Shema Israel (P87 yaw) : priere centrale dans le judaisme, elle est un hymne a
['unicité de Dieu et au monothéisme

Shemoneh Esrei (;77wy 71mw) ou Amidah : il s'agit d'un ensemble de bénédictions que
les fideles prononcent le plus généralement debout. Le moment de la Amidah est
facilement reconnaissable car les fidéles font d'abord trois pas en arriére puis trois pas
en avant. Les bénédictions sont récitées dans la direction de Jérusalem, puis a la
conclusion, les fidéles font trois pas en arrieére et deux pas en avant

Aleinu (%) : priere de conclusion de 1'office

2. Office du matin (Shacharit ou N w)

a.

Bénédictions du matin, que vous pouvez retrouver en détail sur la page dédiée aux
bénédictions juives

P'sukei d'Zimra (%7777 °2709) : il s'agit de versets et cantiques tirés essentiellement du
livre des Psaumes ou Tehilim

Shema Israel

Shemoneh Esrei ou Amidah

145


https://lirelabiblehebraique.fr/le-chema-israel/
https://lirelabiblehebraique.fr/les-benedictions/
https://lirelabiblehebraique.fr/les-benedictions/
https://lirelabiblehebraique.fr/#psaumes-ou-tehilim

e. Hallel (%%7) : priére composée de six psaumes, plus exactement les psaumes 113

jusqu'a 118
f. Lecture de la Torah (voir ci-dessous l'ordre de lecture des passages de la Torah)
g. Aleinu

h. Ashrei ("¥¥) : Psaume 145
3. Office supplémentaire (Musaf ou 793) (Shabbat et jours fériés, récités apres Shacharit)
a. Shemoneh Esrei ou Amidah : dans la cadre du Shabbat ou des jours fériés, on fait tout
simplement une répétition de la Amidah

b. Aleinu
4. Office de l'aprés-midi (Minchah ou 1771%)
a. Ashrei

b. Shemoneh Esrei ou Amidah
c. Aleinu

Si vous assistez un jour a un office dans une synagogue, vous remarquerez que cela ne fonctionne pas
comme a une messe a 1'église ou a un culte protestant. Cela peut varier en fonction des communautés
mais généralement les fidéles jouent un réle plus important a la synagogue qu'a I'église ou au temple
dans la mesure ou le rabbin (que I'on appelle plutdét Rabbi en hébreu, *27) n'a pas forcément le role
central pendant un office que peut occuper par exemple le prétre ou le pasteur. De plus, I'organisation
n'a rien de commun avec une église ou un temple. Ainsi, cela implique plusieurs choses. Tout d'abord,
il n'y a pas un autel mais deux autres objets : ce que 1'on appelle I'Arche Sainte ou Aron Kodesh (en
hébreu : wTp 17X) généralement au fond de la synagogue et qui contient les rouleaux de Torah, et la
Bimah (fin°2) qui correspond a I'estrade ou l'on dépose les rouleaux de Torah pour les lire et qui se
trouve généralement au centre de la synagogue. Ensuite, les communautés ont souvent une ou
plusieurs personnes qui ont le role de Chazan (1717) a savoir une personne suffisamment qualifié (a
savoir, maitriser la prononciation en hébreu) pour mener la priére a la synagogue. On parle aussi de
Shaliach Tzibur (M2°% m%w). Dans le cas ou personne n'a cette qualité, c'est la personne la plus
qualifiée qui doit s'en charger (par exemple le rabbin). Notons que dans des cas un peu extréme, un
office peut tout a fait se dérouler sans rabbin du moment qu'une personne compétente pour mener
l'office est 1a. Si vous assistez un jour a un office vous noterez que les comportements individuels sont
beaucoup plus fluides.

Michal Huniewicz, CC BY 2.0, via Wikimedia Commons

Par exemple, tout le monde ne va pas forcément se lever comme c'est le cas a 1'église ou au temple.
Vous constaterez également que malgré le déroulé commun de l'office il arrive que certaines

146



personnes fassent les prieres a leur rythme. Enfin, et cela a fait I'objet de débats il y a quelques années
dans certains communautés orthodoxes, les fidéles peuvent parfois parler entre eux ou se déplacer au
cours de l'office (a I'exception en général du moment ou on lit la Torah et lorsque le rabbin s'adresse a
la communauté). On peut également préciser que les synagogues mettent en général a disposition des
livres de priéres, souvent en hébreu mais aussi en édition bilingue, que 1'on appelle Sidour (7179), et
pour un certain nombre de fétes on trouve ce que 1'on appelle un Machzor (Mn). Trés généralement
les hommes portent une kippa (79°3) ainsi qu'un Talith (n°%v) ou chale de priére. Si vous n'étes pas
juif, dans le cas ou vous étes invité ou parce que vous €tes en cours de conversion, le Talith vous sera
interdit dans la mesure ou il marque l'appartenance au judaisme, par conséquent seule la kippa vous
sera demandgé.

Cela peut varier en fonction des communautés (voir ici pour les courants du judaisme) mais il n'est
pas rare que les hommes et les femmes soient séparés par ce que I'on appelle la Mechitza (7x°mn) : il
peut s'agir d'une barriére physique (comme un simple rideau) ou du fait qu'une partie de la synagogue
est réservée aux femmes (on parle alors de Ezrat Nashim, en hébreu : o°w1 n71v) . Enfin, notamment
dans les communautés orthodoxes, vous noterez que les gens font attention a la fagon de s'habiller :
costume ou au moins beaux vétements pour les hommes, Tzniut (M¥°3¥) pour les femmes a savoir
notamment pas de décolleté, si possible bras couverts, port obligatoire d'une robe longue et parfois un
fichu pour couvrir les cheveux. Comme indiqué plus haut, les fideles sont beaucoup plus sollicités
dans la mesure ou deux actions importantes sont réalisées a la synagogue en particulier a Shabbat dans
la mesure ou I'on réalise la lecture de la Torah : la sortie des rouleaux de Torah (on appelle cela
Hotzaat Sefer Torah, en hébreu : 7710 790 NXR¥IT) et leur lecture aupres de 1'assemblée (on parle pour
les fidéles qui "montent" a la Torah d'une Aliyah, en hébreu : 7»°%v, ou encore de Aliyah laTorah, en
hébreu : 7% 79y). Ces deux missions sont généralement accomplies par les fidéles a tour de role. Il
est de coutume dans de nombreuses communautés de faire un don a la synagogue aprés étre monté a
la Torah. Le rabbin intervient généralement pour guider la lecture de la Torah et réalise ensuite un
court commentaire du texte qui vient d'étre lu. Enfin, aprés le service, vient le moment des annonces
communautaires puis les fideles ont I'habitude de se saluer entre eux par un cordial "Shabbat Shalom".

Le cycle de lecture de la Torah

Chaque semaine, on lit ce que I'on appelle les parashiot (ou parasha au singulier, en hébreu cela s'ecrit
ainsi : 7Y79). 1 s'agit de sections de la Torah lues lors des offices. Pour que la lecture de la Torah soit

147


https://lirelabiblehebraique.fr/les-courants-du-judaisme/
https://lirelabiblehebraique.fr/#la-torah

faite, il faut un quorum de dix hommes juifs (ou femmes dans le judaisme libéral, voir ici pour les
courants du judaisme).

Roy Lindman, CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons

On parle en hébreu de mynian (7237). Voici un tableau récapitulatif des parashiot avec le nom du livre,
le nom de la parasha en frangais (qui correspond a une translittération de 'hébreu) et en hébreu (plus
d'informations sur l'alphabet hébraique a cette adresse) ainsi que la numérotation des sections. Il est
important de noter que le texte qui est lu a la synagogue ne comporte aucune voyelle. Les fideles qui
lisent la Torah doivent donc apprendre au mieux la prononciation de chacun des mots. Le texte étant
parfois chanté, le fidéle qui lit la Torah est souvent accompagné d'un assistant qui par des signes de
mains lui indique comment trouver la bonne tonalité. Chaque portion de la Torah est accompagnée
d'un passage tiré des autres livres de la Bible Hébraique (pour rappel, la Bible Hébraique est
composée de trois grands ensembles : la Torah (qui regroupe les cinq premiers livres de la Bible
Hébraique, et qui forme le socle des lois du judaisme), les Prophétes (ou Néviim) et les Autres Ecrits
(ou Ketouvim)). On appelle cela des haftarot, ou haftara au singulier (qui s'écrit en hébreu 77v57). Ces
lectures visent a créer du lien entre les passages de la Torah qui sont lus chaque semaine a la
synagogue et d'autres passages de la Bible Hébraique. Concernant les haftarot, je vous invite a vous
procurer un Houmach (en hébreu : wmm) pour connaitre et explorer I'ensemble des haftorot liées aux
passages de la Torah.

Pour aller plus loin sur le sujet de Shabbat, je vous invite a lire les cinq ouvrages suivants :

« Fétes juives » dans les Cahiers Evangile aux éditions du Cerf

« Le Judaisme dans la vie quotidienne » d'Ernest Gugenheim

« Le Judaisme : Histoire, fondements et pratiques de la religion juive » de Quentin Ludwig
dans la rubrique dédiée au Shabbat

« Le Chabbat : le don du repos » de Bonnie Saul Wilks

« Le Judaisme : pratiques, fétes et symboles » de Héléne Hadas-Lebel

148


https://lirelabiblehebraique.fr/les-courants-du-judaisme/
https://lirelabiblehebraique.fr/breve-introduction-a-lhebreu/
https://lirelabiblehebraique.fr/#la-torah
https://lirelabiblehebraique.fr/#les-prophetes-ou-neviim
https://lirelabiblehebraique.fr/#les-autres-ecrits-ou-ketouvim

LES FETES JUIVES



Le calendrier juif

Avant de commencer, il est important de comprendre que le calendrier traditionnel juif différe de notre
calendrier. Voici les noms des mois dans le calendrier juif avec une concordance dans notre calendrier.
Comme ces fétes sont décrites dans la Bible Hébraique en comptant les mois, j'ajoute €galement leur
numérotation. Voici un tableau avec la numérotation biblique, la translittération (qui fait office de nom
en frangais), le mois en hébreu, et la période correspondante dans les calendriers chrétiens :

1 Nissan 1971 Mars-Avril
2 lyar R Avril-Mai
3 Sivan 0 Mai-Juin

4 Tamouz mna - Juin-Juillet

5 Av N Juillet-Aott
6  Eloul 998 Aolt-Septembre
7  Tichri wn  Septembre-Octobre

8 Heshvan 7Wn  Octobre-Novembre

9 Kislev 1202 Novembre-Décembre
10 Téveét nav  Décembre-Janvier
11 Shevat vay  Janvier-Février
12 Adar 91X Février-Mars
Véadar Mois intercalaire des années dites "embolismiques", pour tenir

compte du fait que le calendrier juif est a la fois solaire (cycle annuel)
et lunaire (cycle mensuel), ce qui implique de rajouter un mois de
fagon irréguliére

150



Ce sont les noms des mois juifs qui seront utilisés pour indiquer les dates approximatives des fétes.

Les fétes toraiques

Shabbat (n2t)

Josef Budko 1882-1940, Public domain, via Wikimedia Commons

C'est sans doute la féte juive la plus connue. On peut la qualifier de marqueur identitaire. Il s'agit du
jour de repos hebdomadaire des personnes juives qui a lieu du vendredi soir au samedi soir. Tous les
travaux sont interdits pendant cette période. Le terme "travail" est étendu a toutes les activités
créatrices. En Israél c'est officiellement un jour chomé. Je décris Shabbat plus en détail dans cet
article, vous y trouverez plus de détails sur les interdits et sur le déroulé d'une journée type.

Rosh Hodesh (w77 wN9)

Rosh Hodesh peut se traduire littéralement par "Téte du mois". Il s'agit d'une célébration mineure du
judaisme qui consiste a célébrer le mois nouveau. On retrouve cette prescription dans le livre des
Nombres ou « Dans le désert » ou Bamidbar au chapitre 10 :

Dans vos jours de joie, lors de vos fétes et de vos débuts de mois, vous sonnerez de la
trompette en offrant vos holocaustes et vos sacrifices de communion, et cela vous servira
de souvenir devant votre Dieu. Je suis 1'Eternel, votre Dieu.

Pessah (r702)

Wiel van der Randen, Public domain, via Wikimedia Commons

151


https://lirelabiblehebraique.fr/le-shabbat/
https://lirelabiblehebraique.fr/le-shabbat/
https://lirelabiblehebraique.fr/#nombres-ou-dans-le-desert-ou-bamidbar-%D7%91%D7%9E%D7%93%D7%91%D7%A8
https://lirelabiblehebraique.fr/#nombres-ou-dans-le-desert-ou-bamidbar-%D7%91%D7%9E%D7%93%D7%91%D7%A8

On peut décrire la Pessah comme la "paque juive" (méme si elle n'a évidemment aucune ressemblance
avec la paque chrétienne). On y célébre la sortie des hébreux d'Egypte sous la conduite de Moise. Il
est de coutume de consommer du pain azyme, et de ne pas consommer des aliments a base de pate
levée, en souvenir de la sortie précipitée d'Egypte. Les juifs les plus pratiquants font a cette occasion
un grand ménage chez eux en faisant littéralement la chasse a tous les produits a base de pate levée et
les grains comme le blé, I'orge, I'avoine, 1'épeautre ou encore le seigle. Une vaisselle spécifique est
parfois utilisée lors de cette féte, de facon a ne pas prendre le risque d'enfreindre l'interdiction des
aliments a base de pate levée. A noter que cette pratique concerne uniquement les courants du
judaisme rabbinique, les Karaites par exemple ne reconnaissent pas ces interdictions supplémentaires
ajoutées par les rabbins. Pour eux, l'interdiction porte uniquement sur le pain levé. Ces instructions
sont issues du livre d'Exode ou « Noms » ou Shemot au chapitre 12 lors de l'institution de la Paque :

Ce mois-ci sera pour vous le premier mois, vous le considérerez comme le premier mois
de l'année. [...] Pendant sept jours, vous mangerez des pains sans levains. D¢s le premier
jour, il n'y aura plus de levain dans vos maisons.

Le livre de 1'Exode (toujours au chapitre 12) donne des précisions sur ce qui est attendu lors de cette
féte (notamment la consommation de I'agneau pascal) :

Vous [l'agneau sans défaut, male, 4gé d'un an] le garderez jusqu'au quatorziéme jour de
ce mois, ou toute l'assemblée d'Israel le sacrifiera au coucher du soleil. [...] Cette méme
nuit, on mangera sa viande rotie au feu; on la mangera avec des pains sans levain et des
herbes améres.

On retrouve cette prescription au chapitre 23 du livre Lévitique ou « Et il appela » ou Vayiqra :

Le quatorziéme jour du premier mois, au coucher du soleil, ce sera la PAque de 1'Eternel.
Et le quinziéme jour de ce mois, ce sera la féte des pains sans levain en 'honneur de
I'Eternel. Vous mangerez pendant 7 jours des pains sans levain. Le premier jour, vous
aurez une sainte assemblée et vous n'effectuerez aucun travail pénible. [...] Le septiéme
jour, il y aura une sainte assemblée; vous n'effectuerez aucun travail pénible.

Le premier soir a lieu le diner du Seder (en hébreu : 770) et qui signifie "ordre" en hébreu. Ce repas
suit un ordre précis ainsi qu'une composition particuliére. On retrouve sur la table des juifs pratiquants

Un os d'agneau, en souvenir de la prescription biblique
Un oeuf dur, symbole du sacrifice supplémentaire
Des herbes améres, symbole des souffrances du peuple hébreu en Egypte

Un mélange écrasé de dattes, noix, raisin et vin en souvenir du mortier utilisé par les hébreux
(alors esclaves en Egypte)

Du persil et du céleri trempés dans 1'eau salée en souvenir des souffrances du peuple hébreu
De I'eau salée, 1a aussi en souvenir des souffrances en Egypte

Trois pains azymes sont également présents sur la table, en souvenir de la prescription
biblique

Notons que le repas traditionnel ne contient pas d'agneau (contrairement a la prescription biblique)
mais simplement un os symbolisant ce sacrifice. Cela tient au fait que de nombreuses communautés
juives estiment qu'il n'est plus possible de consommer cet animal a Pessah dans la mesure ou cela

152


https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90

reviendrait a accomplir un sacrifice, ce qui n'est plus possible avec la disparition du Temple a
Jérusalem. Comme cette attitude découle de prescriptions rabbiniques, les Karaites et Samaratins (qui
pratiquent un judaisme non-rabbinique) consomment cet animal a Pessah. Il est de coutume de boire
quatre coupes de vin. Ensuite, il faut respecter un ordre précis pour réaliser ce repas. Ce dernier suit ce
déroulé (avec les translittérations, noms en hébreu et enfin la signification du moment) :

1. Kadesh (w7p) : le chef de famille récite la bénédiction sur le vin et déclare ainsi le début du
Seder.

2. Urchatz (yr) : tous les participants se lavent les mains.

3. Karpas (9299) : un légume, généralement du persil ou du céleri, est trempé dans de 1'eau salée
pour symboliser les larmes des esclaves juifs.

4. Yachatz (ym) : la personne qui dirige le Seder prend la Matsa du milieu des trois Matsot
présentes sur la table, la casse en deux et en met de c6té la plus grande moitié pour plus tard.

5. Maggid () : le récit de I'histoire de I'Exode est raconté.

6. Rachtza (72n7) : les participants se lavent a nouveau les mains, cette fois-ci avec une
bénédiction, en préparation du repas pascal.

7. Motzi (®°x1%) : la bénédiction sur le pain est récitée, suivie de la consommation de Matsa.

Matza (773») : une bénédiction spécifique est récitée sur la Matsa, suivie de sa consommation.

Maror (719%) : des herbes améres, comme le raifort par exemple, sont mangées pour rappeler

o o

l'amertume de I'esclavage en Egypte.

10. Korekh (9712) : une combinaison de Matsa et de Maror est mangée.

11. Shulchan Orekh (779 379) : le repas pascal est servi et consommé dans une atmosphére
festive.

12. Tzafun (5%) : la moitié de la Matsa mise de coté précédemment, appelée Afikomen, est
mangée comme dernier aliment du repas.

13. Barekh (793) : les bénédictions aprées le repas, y compris la bénédiction sur la troisiéme coupe
de vin, sont récitées.

14. Hallel (*%7) : des louanges spéciales sont récitées, souvent sous forme de psaumes, pour
célébrer la liberté retrouvée.

15. Nirtzah (77%172) : le Seder se termine par l'expression de 1'espoir pour la rédemption compléte
et I'année prochaine a Jérusalem.

La féte dure huit ou sept jours, et se déroule le mois de Nissan.

Chavouoth (niyaw)

Cette féte commémore le don de la Loi (Torah) fait par Dieu a Moise au mont Sinai dans la tradition
rabbinique. C'est également une féte aux racines agricoles, car on célébre aussi l'arrivée des premiers
fruits. Dans la Torah, elle est décrite comme la féte des semaines au chapitre 16 du livre du
Deutéronome ou « Paroles » ou Devarim :

Tu compteras sept semaines [& compter de Pessah]. Dés que ta faucille sera mise dans
les blés, tu commenceras a compter sept semaines. puis tu célébreras la féte des
semaines en I'honneur de I'Eternel [...]

Voici les moments essentiels de Chavouoth (avec la translittération, le terme en hébreu et le sens du
moment) :

153


https://lirelabiblehebraique.fr/#le-pentateuque-ou-la-torah-%D7%AA%D7%95-%D7%A8-%D7%94
https://lirelabiblehebraique.fr/#deuteronome-ou-paroles-ou-devarim-%D7%93%D7%91%D7%A8%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#deuteronome-ou-paroles-ou-devarim-%D7%93%D7%91%D7%A8%D7%99%D7%9D

1. Tikkun Leil Shavuot (maw %% 192°n) : la nuit précédant Chavouoth est souvent consacrée
a 1'étude de la Torah. Cette pratique est connue sous le nom de "Tikkun Leil Shavuot", ou les
fidéles participent a des études de textes sacrés et a des discussions religieuses jusqu'au matin.

2. Téfilot (m>2n) : des priéres spéciales sont récitées a la synagogue pendant la journée de
Chavouoth, y compris la priere du matin. Les fidéles louent Dieu pour le don de la Torah et
demandent Sa bénédiction pour l'année a venir.

3. Kriat HaTorah (77707 nR"9p) : pendant les services de la synagogue de Chavouoth, la Torah
est lue publiquement. Les sections lues incluent souvent les Dix Commandements ainsi que
des passages li¢s au théme du don de la Torah.

4. Seudat Yom Tov (21 2%° n7w®) : comme pour de nombreuses fétes juives, Chavouoth est
l'occasion de partager des repas festifs en famille et entre amis. Les plats traditionnels de
Chavouoth comprennent souvent des produits laitiers, tels que des blintzes (crépes), des
cheesecakes, et des plats de fromage.

5. Hag HaBikkurim (2115277 a17) : Chavouoth est également associée a la féte des prémices.
Bien que cette pratique ne soit plus observée aujourd'hui, elle est souvent commémorée par
des démonstrations symboliques dans certaines communautés.

La féte dure un ou deux jours, et se déroule au mois de Sivan.

Soukkot (nizp)

Government Press Office (Israel), CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons

Parfois aussi appelée la "féte des cabanes”, Soukkot commémore les 40 ans passés dans le désert lors
de l'errance du peuple hébreu entre la sortie d'Egypte et I'entrée dans la terre promise. La tradition
veut que 'on construise a cette occasion une cabane que l'on appelle en hébreu soukka (soukkot au
pluriel). Il s'agit, comme son nom l'indique, d'une simple cabane dont le toit est fait de simples
branchages pour laisser voir le ciel et les étoiles. 11 est de coutume pendant cette féte d'agiter ce que
l'on appelle du louvav, qui est une branche de palmier-dattier en souvenir de la prescription biblique.
La féte est décrite dans le livre du Lévitique ou « Et il appela » ou Vayigra au chapitre 23 :

L'Eternel dit a Moise: "Transmets ces instructions aux Israélites: le quinziéme jour de ce
septiéme mois, ce sera la féte des tentes en I'honneur de I'Eternel, qui durera sept jours.
Le premier jour, il y aura une sainte assemblée, vous n'effectuerez aucun travail pénible.
[...] le premier jour sera un jour de repos, et le huitiéme aussi. [...] Le premier jour, vous

154


https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90

prendrez de beaux fruits, des branches de palmiers, des rameaux d'arbres touffus et des
saules de rivicre, et vous vous réjouirez devant I'Eternel, votre Dieu, pendant 7 jours.
[...] Vous habiterez pendant 7 jours sous des tentes. Tous les Israélites de naissance
habiteront sous des tentes afin que vos descendants sachent que j'ai fait habiter les
Israélites sous des tentes aprés les avoir fait sortir d'Egypte."”

Voici les moments essentiels de cette féte (avec la translittération, le nom en hébreu et le sens du
moment) :

1. Binyat haSukkah (772187 n»13) : avant le début de la féte, les fideles construisent une cabane
spéciale appelée soukka dans laquelle ils vont manger et parfois dormir pendant la durée de la
féte. La soukka est généralement construite avec des branches et des matériaux naturels, et
elle est décorée de guirlandes, de fruits et de décorations festives.

2. Arba'at HaMinim (2°1°%7 npa9R) : pendant la féte de Soukkot, les Juifs agitent les "Quatre
Espéces" lors des prieres du matin. Ces espéces sont listées dans la prescription biblique plus
haut.

3. Hoshana Rabbah (5737 R1pwi) : le septiéme jour de Soukkot est appelé Hoshana Rabbah.
C'est un jour de priere intense ou les fideles récitent des passages spéciaux de la Torah appelés
"Hoshanot" (mavwnn) et agitent les Quatre Espéces autour de I'Arche sainte.

4. Sim'hat Beit Hashoévah (7281w n3a nnnw) : pendant Soukkot, il y avait une cérémonie
joyeuse appelée Sim'hat Beit Hashoévah, qui se déroulait dans la cour du Temple a Jérusalem
a 1'époque du Temple. Ce moment est remplacé par des danses accompagnées de musique par
les pratiquants modernes.

5. AKhilah baSukkah (772102 1%°2R) : pendant la féte de Soukkot, les repas sont souvent pris
dans la soukka en souvenir de la prescription biblique.

La féte dure sept jours, et se déroule le mois de Tichri.

Roch Hachana (w3 wWK9)

Roch Hachana marque le nouvel an du calendrier juif. On commémore a l'occasion de cette féte la
création du monde, soit la création d'’Adam et Eve qui sont les premiers hommes. On sonne le Shofar
(") (corne de bélier) a la synagogue. La tradition veut que 'on célebre généralement Roch Hachana
en consommant des pommes enduites de miel. La féte est décrite elle aussi dans le livre du Lévitique

ou « Et il appela » ou Vayiqgra au chapitre 23 :

L'Eternel dit & Moise : "Transmets ces instructions aux Israélites: le premier jour du
septiéme mois, vous aurez un jour de repos proclamé au son des trompettes et une sainte
assemblée."

Instructions répétées dans Nombres ou « Dans le désert » ou Bamidbar au chapitre 29. Voici quelques

¢tapes essentielles de la féte (avec les translittérations, les noms en hébreu et le sens de chaque
moment) :

1. Téfilot (M%5n) : les priéres spéciales de Roch Hashana sont récitées a la synagogue. Elles
incluent des prieres spécifiques pour le Nouvel An ainsi que la sonnerie du shofar (192), une
corne de bélier, qui est I'un des éléments les plus caractéristiques de la féte.

155


https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90
https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90
https://lirelabiblehebraique.fr/#nombres-ou-dans-le-desert-ou-bamidbar-%D7%91%D7%9E%D7%93%D7%91%D7%A8

2. Séoudot (MT7w®) : pendant Roch Hachana, des repas festifs sont partagés en famille et entre
amis. Ces repas comprennent souvent des plats symboliques comme le miel pour symboliser
une année douce, des pommes trempées dans le miel et d'autres mets sucrés.

3. Tachlikh (7°%wn) : le premier jour de Roch Hachana, il est courant de se rendre prés d'un
cours d'eau pour effectuer la cérémonie de Tachlikh. Durant cette cérémonie, on jette
symboliquement des miettes de pain ou des cailloux dans I'eau pour représenter la purification
des péchés de 1'année écoulée.

4. Tsom (21%) : bien que le jeline ne soit pas une obligation pendant Roch Hachana, certains
croyants choisissent de jetiner le jour précédent, connu sous le nom de "Veille de Rosh
Hachana", comme un moyen de se préparer spirituellement pour les jours a venir.

5. Teshouva (;137wn) : Roch Hachana marque le début des "Jours de Pénitence" (Yamim
Noraim), une période de réflexion et de repentir qui se poursuit jusqu'a Yom Kippour. Pendant
Roch Hachana, il est traditionnel de se consacrer a la teshouva, a l'introspection et a la
recherche du pardon pour les erreurs commises au cours de I'année écoulée.

La féte dure deux jours, et se déroule au mois de Tichri.

Yom Kippour (7122 2%°)

Government Press Office (Israel), CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons

La féte de Yom Kippour peut se traduire comme "le grand pardon" ou encore "le jour de l'expiation".
Comme son nom l'indique, c'est un jour pour faire pardonner ses fautes auprés de Dieu ainsi qu'auprés
des personnes que 1'on a pu blesser au cours de l'année écoulée. Yom Kippour partage des points
communs avec le Shabbat dans la mesure ou de nombreuses activités sont interdites. On doit
notamment respecter un jetine de 25 heures : ne pas manger, ne pas boire, ne pas avoir de relations
conjugales, ne pas se nettoyer le corps, pas de chaussures en cuir etc... C'est le jour le plus saint du

calendrier hébraique. La féte est également décrite dans le livre du Lévitique ou « Et il appela » ou
Vayiqgra au chapitre 23 :

L'Eternel dit a Moise : "Le dixiéme jour de ce septiéme mois, ce sera le jour des
expiations. Vous aurez une sainte assemblée, vous vous humilierez et vous offrirez a
'Eternel des sacrifices passés par le feu. Vous ne ferez aucun travail ce jour 1a, car c'est
le jour des expiations, ou l'expiation doit étre faite pour vous devant I'Eternel, votre
Dieu"

156


https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90
https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90

Voici les quelques moments et thémes essentiels de Yom Kippour (avec la translittération, le nom en
hébreu, et le sens de chaque moment) :

L.

Seoudat Mafseket (nposn n7we) : il s'agit du dernier repas pris avant de commencer le
jetine. Généralement ce n'est pas un repas festif, mais plut6t frugal

Kol Nidrei (>17192) : les célébrations de Yom Kippour commencent avec le service du soir
appelé "Kol Nidrei". Cette pricre spéciale est récitée a la synagogue et marque le début de la
période de repentir et de pardon.

Tsom (21%) : pendant Yom Kippour, les adultes juifs observants jetinent pendant environ 25
heures, s'abstenant de manger, de boire, de se laver, et de s'adonner a d'autres activités
physiques ou matérielles. Le jeline est considéré comme un moyen de purification spirituelle
et de focalisation sur la priere et la réflexion.

Tefilah (7%°5n) : la priére occupe une place centrale pendant Yom Kippour. Les services de
priere a la synagogue sont longs et comprennent des récitations spéciales pour demander le
pardon des péchés et pour exprimer l'espoir de la rédemption.

Vidoui (»17) : le "Vidoui", ou confession des péchés, est récité a plusieurs reprises pendant
les prieres de Yom Kippour. Les fideles récitent collectivement une liste exhaustive de péchés,
reconnaissant ainsi leurs fautes devant Dieu et cherchant son pardon.

Né'ila (;79°p3) : le service de cloture de Yom Kippour est appelé "Né'ila", ce qui signifie
"fermeture". C'est le service final de la journée, pendant lequel les portes du ciel sont censées
se refermer. Les priéres de Né'ila sont intenses, et c'est un moment ou les fideles font un
dernier effort pour obtenir le pardon divin avant la fin du jour saint.

La féte dure un jour, et se déroule au mois de Tichri.

Les fétes rabbiniques

Pourim (2°7%9)

71m0°2 :n2y, Public domain, via Wikimedia Commons

Cette féte commémore les événements relatés dans le livre d'Esther (récit qui a suscité beaucoup
d'interrogations de part 1'absence totale de Dieu) dans lequel cette derniére, épouse du roi Xerxes (ou
Assuérus en fonction des traductions) aupres de la cour Perse, déjoue le complot du conseiller Haman

visant a exterminer les juifs. C'est une féte tres festive avec des accents de carnaval. On a coutume

157


https://lirelabiblehebraique.fr/#esther-%D7%90-%D7%A1-%D7%AA-%D7%A8

d'offrir des sucreries a cette période. Voici les moments essentiels de la célébration de Pourim (vous
retrouverez les translittérations, les noms hébreux et le sens de chaque moment) :

1. Taanit Esther (A\nox no1wn) : la veille de Pourim, les Juifs observent un jeline en
commémoration du jeline de la reine Esther avant qu'elle ne se présente devant le roi Xerxes
pour plaider en faveur de son peuple.

2. Meguilah (7%°3%) : le soir de Pourim et le matin suivant, la Meguilah d'Esther est lue dans les
synagogues. Ce texte relate I'histoire d'Esther et de Mardochée, ainsi que la délivrance
miraculeuse du peuple juif de I'extermination planifiée par Haman le conseiller du roi Xerxes.

3. Michté (nwn) : apres la lecture de la Meguilah, les familles se réunissent pour un festin
appelé "Michté". Ce repas festif comprend souvent des plats traditionnels, des gateaux
spéciaux comme les "Hamantaschen" (des patisseries triangulaires en forme de chapeau
d'Haman), et des boissons.

4. Matanot Laevyonim (2°11°28% n1n») : une partie importante de Pourim est la charité envers
les moins fortunés. Les gens offrent des dons en argent ou en nourriture a au moins deux
pauvres pendant la journée de Pourim.

5. Mishloach Manot (nin» mbwn) : les gens échangent des cadeaux de nourriture, appelés
"Mishloach Manot", avec des amis, des membres de la famille et des voisins. Ces cadeaux
sont généralement composés d'au moins deux types de nourriture préte & manger et sont
destinés a renforcer les liens communautaires et la camaraderie.

Elle dure un jour, et se déroule le mois de Adar.

Hanouka (721217)

LAY

|
m, I

David Eldan, CC BY-SA 3.0, via Wikimedia Commons

On commémore avec cette féte la révolte dite des Maccabées, face aux Syriens qui voulaient
helléniser les juifs et supprimer leur religion. Lorsque les Juifs purent a nouveau consacrer le Temple,
un miracle se produisit lorsque qu'ils allumerent la menorah (chandelier a sept branches, en hébreu :
771n) : les bougies briilérent huit jours alors qu'il n'y avait de 1'huile que pour un jour seulement. On
commémore cet événement en allumant chaque soir une bougie, d'abord une, puis deux jusqu'a

158



allumer un total de huit bougies. Voici les moments et composantes importants de la féte de Hanouka
(avec la translittération, le nom en hébreu et son sens) :

L.

Nerot Hanouka (7721117 n1m2) : chaque soir pendant les huit jours de Hanouka, on allume une
ou plusieurs bougies sur le chandelier a neuf branches appelé "hanoukiah". On allume une
bougie le premier soir, deux le deuxiéme soir, et ainsi de suite jusqu'a huit le dernier soir. Ces
bougies commémorent le miracle de I'huile qui a duré huit jours dans le Temple de Jérusalem.
Al Hanissim (2°0371 %) : il s'agit d'une priére ajoutée aux bénédictions quotidiennes et a la
priere d'Amida pendant Hanouka, dans laquelle on exprime sa gratitude pour les miracles et
les merveilles que Dieu a accomplies pour le peuple juif a cette époque.

Ma'oz Tzur (M2 1¥») : c'est un hymne traditionnel chanté pendant Hanouka. Les paroles
expriment la gratitude envers Dieu pour les nombreux miracles qu'il a réalisés pour sauver le
peuple juif de ses ennemis.

Sevivon (792°20) ou Dreidel (57°7) : c'est un jeu de toupie traditionnel joué pendant
Hanouka. Chaque face de la toupie porte une lettre de I'alphabet hébreu, qui forme l'acronyme
de "Nes Gadol Haya Sham" (Un grand miracle s'est produit la-bas).

Levivot (m2°2Y) : aussi connues sous le nom de latkes, ce sont des galettes de pommes de
terre frites dans I'huile, un aliment traditionnel de Hanouka. La friture rappelle le miracle de
I'huile qui a briillé miraculeusement pendant huit jours dans le Temple de Jérusalem.
Sufganiyot (n1°13219) : ce sont des beignets garnis de confiture ou de créme, une autre
spécialité culinaire de Hanouka. Ils sont également frits dans 1'huile pour commémorer le
miracle de I'huile.

La féte dure huit jours, et se déroule entre les mois de Kislev et Tevet.

Ticha Be Av (2832 ywn)

Leopold Pilichowski, Public domain, via Wikimedia Commons

On se souvient de la destruction des deux Temples de Jérusalem (d'abord par 'Empire Babylonien
puis par 'Empire Romain). C'est un jour de jeline. La féte dure un jour, et se déroule au mois de Av.

159



Simhat Torah (790 naRw)

Moshe Milner, Public domain, via Wikimedia Commons

On célebre le fait que le cycle de lecture de la Torah s'acheéve puis reprend le méme jour (pour
comprendre le cycle de lecture de la Torah, direction cette page). Voici les moments essentiels de la
féte de Simhat Torah (avec la translittération, le nom en hébreu et le sens) :

Hakafot (n1ep) : "Tours" ou "Cercles". Ce rituel consiste a faire sept tours autour de la
bimah (le pupitre de lecture de la Torah) en portant les rouleaux de la Torah. Cela se fait
généralement avec beaucoup de chant, de danse et de joie.

Kriat HaTorah (77077 nx>9p) : "Lecture de la Torah". La lecture finale de la Torah se fait
lors de Simhat Torah, complétant ainsi le cycle annuel de la lecture de la Torah. On lit la fin
du Deutéronome (Devarim) et recommence immédiatement avec le début de la Genese
(Bereshit).

Chatan Torah (57710 3nm) : "Marié de la Torah". Ce titre honorifique est donné a la personne
appelée a la Torah pour lire la derniére section du Deutéronome.

Chatan Bereshit (nswX93 ynm7) : "Marié du Commencement". Ce titre est donné a la personne
appelée a la Torah pour lire la premiére section de la Genéese, marquant ainsi le début du
nouveau cycle de lecture.

Cette féte dure un jour, et se déroule au mois de Tichri.

Une liste des bénédictions prononcées a 1'occasion des fétes est disponible sur cette page. Pour aller
plus loin sur le sujet des fétes juives, je vous invite a lire les quatre ouvrages suivants :

« Fétes juives » dans les Cahiers Evangile aux éditions du Cerf

« Le Judaisme dans la vie quotidienne » d'Ernest Gugenheim

« Le Judaisme : Histoire, fondements et pratiques de la religion juive » de Quentin Ludwig
dans la rubrique dédiée aux fétes

« Le Judaisme : pratiques, fétes et symboles » de Héléne Hadas-Lebel

"Introduction a l'esprit des fétes juives" de Adin Steinsaltz

160


https://lirelabiblehebraique.fr/le-shabbat/#le-cycle-de-lecture-de-la-torah
https://lirelabiblehebraique.fr/les-benedictions/

LA CACHEROUT
(mws) : LA CUISINE
JUIVE



Principes généraux

Un grand nombre d'interdits/autorisations alimentaires dans le judaisme sont d'inspiration biblique.
On parle plus généralement de cuisine casher (en hébreu : 7w>). Parmi les grands principes, on peut
citer l'abattage rituel de la viande qui se nomme "chehitah" (en hébreu : v nw, pratique assez similaire
a ce qui est fait dans la religion musulmane, a savoir que 1'on sectionne la trachée et 1'oesophage au
moyen d'un couteau aiguis¢), l'interdiction du porc, des animaux marins qui n'ont pas de nageoire et
d'écailles, ou encore l'interdiction de mélanger le lait et viande. Notons qu'un animal, pour é&tre
consommé, doit étre en vie au moment de 'abattage et ne présenter aucune trace de maladie. Ainsi on
ne consomme pas les animaux déja morts, malades ou tués a la chasse.

YL 2191 qwn, Public domain, via Wikimedia Commons

La Bible Hébraique et les interdits/autorisations

La liste des animaux impurs et purs se trouve dans la Bible Hébraique plus spécifiquement dans le
livre du Lévitique ou « Et il appela » ou Vayigra au chapitre 11. On retrouve également cette liste dans
le Deutéronome ou « Paroles » ou Devarim au chapitre 14.

Viandes

D'aprés la Bible Hébraique, il est dit des animaux autorisés (toutes les citations sont issues de la
traduction de la Bible dite Segond 21) :

Vous pourrez manger de tout animal qui a le sabot fendu ou le pied fourchu et qui
rumine. En revanche, vous ne mangerez aucun de ceux qui ruminent seulement ou qui
ont seulement le sabot fendu.

Lévitique 11
Ainsi que :

Voici les animaux que vous pourrez manger : le boeuf, la brebis et la chévre, le cerf, la
gazelle et le daim, le bouquetin, le chevreuil, la chévre sauvage et la girafe

Deutéronome 14

Cela donne donc la liste suivante (non exhaustive) des animaux autorisés : boeuf, mouton, chévre,
cerf, gazelle, daim, bouquetin, antilope, buffle, chevreuil etc... Vous noterez que je ne mentionne pas
'agneau qui est pourtant un animal comestible si on s'en référe aux critéres de la Bible Hébraique.
Cela tient au fait que cet animal est associé au culte sacrificiel dans ce texte. La destruction du Temple

162


https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90
https://lirelabiblehebraique.fr/#deuteronome-ou-paroles-ou-devarim-%D7%93%D7%91%D7%A8%D7%99%D7%9D

rendant impossible la réalisation des sacrifices, de nombreuses communautés juives s'abstiennent
donc d'en consommer de peur de reproduire involontairement un sacrifice aujourd'hui impossible a
réaliser. On peut également consommer presque toutes les volailles comme le poulet. Cela peut étre
inféré du passage suivant tiré du livre des Rois ou Melakhim qui décrit un repas de Salomon (second
et dernier roi du royaume unifié d'Isra€l, mod¢le de sagesse pour le judaisme) :

Chaque jour Salomon consommait en vivres: 6600 litres de fleur de farine et 13 200
litres de farine, 310 boeufs engraissés, 20 boeufs de paturage et 100 brebis, en plus des
cerfs, des gazelles, des daims et des volailles engraissées.

Rois 1

National Archives at College Park - Still Pictures, Public domain, via Wikimedia Commons

Dans tous les cas la viande doit toutefois étre "casherisé", c'est a dire que 'on doit retirer le sang, soit
en faisant griller la viande ou alors par salaison. Cette interdiction de consommer le sang est un
commandement biblique issu de Genése ou « Au commencement » ou Bereshit :

Seulement vous ne mangerez aucune viande avec sa vie, avec son sang.
Genese 9

Notons que normalement la viande est déja "cacherisé¢" dans les boucheries casher. Si ce n'est pas le
cas, il faut alors le faire soi-méme. Les régles qui vont suivre ne sont pas présentes en tant que telles
dans la Bible Hébraique, mais sont liées a différentes traditions. Si on procéde par salaison, on
réalisera les étapes suivantes (avec pour condition que la viande soit trempée dans les 72 heures qui
suivent l'abattage) :

1. La viande est d'abord trempée dans un récipient qui est généralement spécialement dédi¢ a
cette mission, et le trempage doit durer 30 minutes

2. Apres les 30 minutes la viande est sortie du récipient pour d'abord étre égouttée (afin de ne
pas dissoudre le sel), puis la viande est salée sur chacun des c6tés. On utilise a cet effet un
instrument dont le fond est percé pour permettre les éventuels écoulements de sang. Le salage
doit durer 1 heure

3. Aprés 1 heure de salage on peut prendre la viande pour retirer le sel présent dessus, puis on
peut la rincer trois fois. La viande est ensuite consommable

Par grillage (cette procédure s'applique plus spécifiquement au foie qui est généralement gorgé de
sang et a la viande qui n'a pas été trempée 72 heures aprés I'abattage) il faut procéder ainsi :

1. On procede d'abord a un lavage de la viande avec de l'eau sans nécessairement la faire
tremper

163


https://lirelabiblehebraique.fr/#rois-ou-melakhim-%D7%9E-%D7%9C-%D7%9B-%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA

2. On répand ensuite du sel sur la viande puis on fait griller immédiatement la viande

3. Pour que le sang s'écoule normalement on ne doit pas envelopper la viande dans du papier
aluminium par exemple ou encore utiliser un récipient

4. On prendra soin a éviter les éclaboussures de sang qui rendent les ustensiles impropres a un
usage normal

5. Une fois la grillade terminée on peut ensuite rincer trois la viande avec de I'eau pour éliminer
les derniéres traces de sang. La viande est ensuite consommable

Ne sont pas autorisés un certain nombre d'animaux dont le plus célebre est le porc, mais également
(de fagon non exhaustive) : le lapin, le sanglier, les chevaux, les sangliers, les félins etc... Si on devait
faire une synthése de cette logique, les animaux d'élevage sont généralement casher alors que ceux
issus de la chasse sont prohibés. Raison qui tient, au dela de l'interdit biblique, au fait que l'on ne
consomme jamais d'un animal tué autrement que par abattage rituel ce qui exclut les animaux mis a
mort de fagcon violente, comme c'est généralement le cas a la chasse. Pour poursuivre sur les
interdits/autorisations, voici notamment ce que dit le Lévitique au chapitre 11 au sujet du porc par
exemple :

Vous ne mangerez pas le porc, qui a le sabot fendu, le pied fourchu mais ne rumine pas,
vous le considérerez comme impur.

A cet exemple du porc, s'ajoute dans la Bible Hébraique les exemples du chameau, du daman, du
lievre etc... De nombreuses espeéces d'oiseaux sont également bannies de l'alimentation, toujours
d'aprés le chapitre 11 du Lévitique :

[...] on ne mangera pas : l'aigle, l'orfraie, I'aigle de mer, le milan, les diverses especes de
vautours, toutes les espéces de corbeaux, l'autruche, le hibou, la mouette, les diverses
espéces d'éperviers, le chat-huant, le plongeon, la chouette, le cygne, le pélican, le
cormoran, la cigogne, les diverses espéces de hérons, la huppe et la chauve-souris

Au dela des interdits et permissions bibliques, rappelons que la viande autorisée doit toujours subir
une préparation spécifique pour étre casher, en particulier pour ne pas contenir de sang.

David Halperin, Public domain, via Wikimedia Commons

Poissons

Sont autorisés les poissons qui ont des nageoires et des écailles. Ce qui nous donne la liste suivante
(non exhaustive) : saumon, sardine, thon, truite, anchois, aigeflin etc... Ne sont pas autorisés les autres

164



animaux marins comme (de fagon non exhaustive) : le crabe, les crevettes, moules, homard, écrevisses
etc... Cet interdit est énoncé de la facon suivante dans la Bible Hébraique au chapitre 11 du Lévitique :

Vous pourrez manger de tous ceux qui ont des nageoires et des écailles et qui vivent
dans l'eau, soit dans les mers, soit dans les riviéres. En revanche, parmi tous ceux qui
grouillent et ceux qui vivent dans 1'eau, soit dans les mers, soit dans les riviéres, vous
considérerez comme abominable ceux qui sont dépourvus de nageoires et d'écailles

Fruits et légumes

Il est possible de consommer 'ensemble des fruits et légumes sans restriction, en prenant simplement
soin de vérifier qu'il n'y a pas d'insectes ou de parasites.

Fromages
Il est possible de consommer les fromages qui proviennent d'animaux licites comme par exemple :
vache, chévre... Le lait provenant d'animaux interdits n'est pas possible. Pour le lait mis en bouteille,

une reégle supplémentaire s'applique dans la mesure ou pour qu'il soit casher celui-ci doit avoir été
fabriqué par un juif de la traite jusqu'au conditionnement.

Meélange lait/viande

Il est dit dans la Bible Hébraique : "Tu ne feras pas cuire un chevreau dans le lait de sa mére" et ceci

trois fois (Chapitres 23 et 34 de Exode ou « Noms » ou Shemot ainsi que le chapitre 14 du

Deutéronome ou « Paroles » ou Devarim). De cet interdit, les sages du judaisme ont édictés plusieurs

reégles :

e L'interdiction de cuisiner lait et viande ensemble
e L'interdiction de consommer en méme temps du lait et de la viande
e L'interdiction de faire de tels mélanges et d'en tirer profit

Concrétement, cela veut dire (dans le cadre d'une pratique stricte) qu'il faut toujours séparer le lait et
la viande jusque dans la vaisselle qui doit étre distincte entre la viande et les produits laitiers. Il faut
¢galement s'imposer des temps avant de consommer du lait ou de la viande aprés avoir consommé 1'un
ou l'autre. On parle généralement de trois a six heures. Temps qui peuvent parfois varier notamment
pour les bébés qui ne sont pas forcément astreints a ces régles. Dans la pratique, cela veut donc dire
qu'un certain nombre de plats ne sont d'office pas conforme a la Cacherout méme si les aliments qui
les composent sont casher. On peut penser aux hamburgers, aux plats avec des mélanges de créme et
de viande ou encore au pizzas cuisinées avec du fromage et de la viande.

Alcool

La consommation d'alcool est tout a fait autorisé dans le judaisme, & la différence de l'islam par
exemple. Toutefois, pour que l'alcool en bouteille soit considéré comme casher, s'applique la méme
régle que pour le lait en bouteille qui veut que l'ensemble de la production soit réalisée par un juif du
début a la fin. La méme régle s'applique pour le jus de raisin.

165


https://lirelabiblehebraique.fr/
https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#deuteronome-ou-paroles-ou-devarim-%D7%93%D7%91%D7%A8%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#deuteronome-ou-paroles-ou-devarim-%D7%93%D7%91%D7%A8%D7%99%D7%9D

Autres interdits

Sont interdits la consommation d'un animal tant qu'il est encore en vie (Au chapitre 9 de la Genése ou
« Au commencement » ou Bereshit, commandement qui doit également s'appliquer aux personnes non

juives), la consommation du sang (également au chapitre 9 de du méme livre) :
Seulement vous ne mangerez aucune viande avec sa vie, avec son sang.
Genese 9

Instructions répétées encore dans le Lévitique ou « Et il appela » ou Vayiqra au chapitre 17 :

Si un Israélite ou un étranger en sé¢jour chez vous parmi eux mange du sang, je me
tournerai contre celui qui mange le sang et je 1'exclurai du milieu de son peuple. En
effet, la vie d'un étre est dans le sang.

Sont interdits les insectes (bien que quatre espéces soient autorisées dans la Bible Hébraique au
chapitre 11 du Lévitique ou « Et il appela » ou Vayiqra a savoir les sauterelles, les criquets, les
grillons et les locustes) :

Voici ceux que vous pourrez manger : les diverses especes de sauterelles, de criquets, de
grillons et de locustes.

Lévitique 11

Est également interdit la consommation du lait des animaux interdits dont nous avons parlé plus haut
ou encore du nerf sciatique... Pour le nerf sciatique, l'interdiction se trouve dans le livre Genése ou «
Au commencement » ou Bereshit. Elle fait suite au combat entre le patriarche Jacob et un homme
dont on ne connait par I'identité :

C'est alors qu'un homme lutta avec lui jusqu'au lever de l'aurore. Voyant qu'il n'était pas
vainqueur contre lui [Jacob], cet homme le frappa a I'emboiture de la hanche. [...] 1l
[Jacob] boitait de la hanche. Voila pourquoi, aujourd’hui encore, les Israélites ne
mangent pas le tendon qui est a I'emboiture de la hanche : parce que Dieu frappa Jacob a
I'emboiture de la hanche, au tendon.

Genése 32

Notons également la permission de consommer du miel, alors que la consommation de l'abeille est
proscrite. Et pour conclure, précisons qu'il est de coutume de ne pas consommer de la viande et du
poisson en méme temps. N'ayant pas d'origine biblique, cette interdiction découle d'interprétations
plus tardives de la part des sages du judaisme.

La Cacherout au quotidien

Maintenant que nous avons abordé l'ensemble des régles et des fondements bibliques liés a la
Cacherout, je vous propose ici d'aborder rapidement la facon dont est vécue la Cacherout au
quotidien. Tout d'abord, on peut dire qu'il y a plusieurs niveaux de Cacherout. Le niveau le plus
basique consiste tout simplement a respecter les interdits et les autorisations énoncées dans la Bible

166


https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90
https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/#genese-ou-au-commencement-ou-bereshit-%D7%91%D7%A8%D7%90%D7%A9%D7%99%D7%AA

Hébraique. Cela implique donc, dans les grandes lignes de ne pas manger de porc, de ne pas mélanger
le lait et la viande, ou encore de ne pas consommer des fruits de mer. Le second niveau de Cacherout
consiste a pouvoir s'approvisionner en produits casher, estampillés comme tels, et qui doivent garantir
une fabrication sous surveillance rabbinique. Enfin, la notion de casher s'entend également a plusieurs
niveaux dans la mesure ou cela va du plus basique (qui inclut & minima l'abattage rituel et la
vérification de 'absence de défauts, parfois sans "cachérisation" qui implique de le faire soi-méme) a
des régles plus poussées (comme des quotas d'abattage pour garantir le respect des régles d'abattage
rituel ainsi que la "cashérisation" de la viande). Pour des raisons géographiques et financiéres, il n'est
pas toujours possible d'acheter casher (par exemple parce que les produits casher coutent
généralement plus chers, ou tout simplement parce que l'on vit dans une ville sans commerce casher).
Par conséquent, on peut se rabattre sur les listes diffusées par les autorités rabbiniques (comme celles
du Consistoire de France) pour savoir quels produits acheter. Ensuite, le respect de la Cacherout
implique de respecter des régles qui sont celles du bon sens. Par exemple, on évitera au maximum les
produits tres transformés dans la mesure ou leur composition n'est pas garantie (on peut par exemple
penser au poisson prédécoupé qui n'est pas toujours clairement identifiable). Si on est invité au
restaurant et que celui-ci n'est pas casher, on évitera autant que possible par exemple de consommer
de la viande non seulement parce qu'elle n'est pas casher mais également parce qu'elle pourrait avoir
¢été cuite a la poé€le avec du beurre (ce qui revient en plus a transgresser l'interdit de mélanger le lait et
la viande). On privilégiera un plat végétarien ou des légumes dans la mesure ou il n'y a pas de
restrictions sur ces derniers (si ce n'est s'assurer de l'absence d'insectes et parasites). Ou encore le
poisson comme le thon par exemple. Enfin, le fait de respecter la Cacherout implique de mettre en
oeuvre une certaine organisation dans sa cuisine, notamment pour respecter l'interdit de mélanger du
lait et de la viande. Pour les plus pratiquants, cela implique d'avoir deux vaisselles distinctes, deux
lavabos ou encore deux fours distincts.

Résumé des mots clés de 1a Cacherout

Pour conclure, vous trouverez ci-joint un tableau récapitulatif des mots clés employés pour traiter des
sujets liés a la Cacherout avec leur translittération, leur écriture en hébreu et leur sens :

Termes En Sens
hébreu
Kasher pli7e Conforme aux lois alimentaires juives
Terefah 71970 Non conforme aux lois alimentaires juives, interdit, le terme

désigne surtout des animaux casher qui ne le sont plus du fait de
certaines circonstances (défauts physiques, blessures...)

Parve nRb) Aliment ni laitier ni carnée, neutre
Halavi gaiply] Laitier, contenant des produits laitiers
Bassari gl Carné, contenant de la viande
Shochet vmw Abatteur rituel

167



Shechita

Basar
ve-Halav

Hechsher

Cholov

Yisroel

Glatt

Pas Yisroel

Yashan

Chadash

Pour aller plus loin sur le sujet de la Cacherout, je vous invite a consulter les ouvrages suivants :

awnw

25m WA

Rl7h]

nlpis]

izl

Pon

5 No

wr

wmn

Abattage rituel des animaux selon les lois de la Cacherout

Viande et lait, faisant référence a l'interdiction de mélanger ces
deux types d'aliments

Certification cachere d'un aliment ou d'un produit

Lait supervis¢€ par un Juif de la traite a la production, assurant sa
Cacherout

Littéralement "lisse", se référe a la viande de haute qualité sans
imperfections

Pain cuit par un Juif ou sous sa supervision

Littéralement "ancien", se référe a la farine de la récolte
précédente, respectant certaines restrictions agricoles

Littéralement "nouveau", se référe aux produits céréaliers de la
nouvelle récolte, soumis a certaines restrictions jusqu'a la fin de la
récolte

« Le Judaisme dans la vie quotidienne » d'Ernest Gugenheim

« Le Judaisme : Histoire, fondements et pratiques de la religion juive » de Quentin Ludwig
dans la rubrique dédiée a la Cacherout
« Le Judaisme : pratiques, fétes et symboles » de Héléne Hadas-Lebel

Des listes de produits casher sont disponibles sur les sites 123casher ou encore sur le site du

Consistoire de Paris

168



LES LOIS DE PURETE
DANS LE JUDAISME



Le judaisme accorde une place importante a ce que l'on appelle la pureté. Cette notion s'applique a
I'homme comme a la femme, et concerne l'ensemble des domaines de la vie. Dans le judaisme, on
emploie respectivement les termes de tumah (78210) et de taharah (7770) pour désigner l'impureté et la
pureté. Il est important de préciser que ces notions d'impureté et de pureté ne représentent pas une
comparaison de type "sale" et "propre", mais doivent bien se comprendre dans un sens rituel. La
notion de sainteté étant en effet essentiel pour le peuple juif et dans le judaisme, c'est pourquoi les
juifs les plus pratiquants (parfois appelés orthodoxes) accordent toujours une grande importance a la
pureté physique. Si on s'appuie sur le texte biblique (comme nous allons le voir), il est clairement
énoncé que le peuple élu par Dieu se doit d'étre irréprochable sur le plan physique, en particulier pour
'accomplissement des différents commandements. Exemple d'une telle déclaration que 1'on retrouve
plusieurs fois dans la Bible Hébraique :

Vous serez saints, car je suis saint, moi I'Eternel, votre Dieu.
Lévitique 19

Cela étant d'autant plus vrai lorsqu'il s'agissait de s'approcher du Tabernacle (ou Tente de la Rencontre
dans le désert aprés la sortie d'Egypte, épisode relaté dans le livre Exode ou "Noms" ou Shemot) ou
encore du Temple a Jérusalem. Par pureté, on entend que les juifs doivent se préserver de différentes
formes de souillures qu'il s'agisse de maladies de peau ou encore des menstruations par exemple, mais

cette notion de pureté s'étend aussi a 1'alimentation. Point notable, 'impureté est transmissible que cela
soit par le fait de toucher une personne ou encore un objet. Une période d'impureté implique le plus
souvent une forme d'isolation sociale. La Bible Hébraique (Tanakh en hébreu ou Ancien Testament
dans les bibles chrétiennes) comporte de nombreux passages relatifs a la pureté tant de I'nomme que
de la femme, méme si cette derniére est (comme nous allons le voir) astreinte a plus de régles que
I'homme. A la fois parce que de nombreuses régles sont prescrites spécifiquement a destination des
femmes, mais également parce que le judaisme rabbinique a fait des femmes les gardiennes de la
pureté familiale que je décris plus en avant dans cet article.

L'origine des regles liées a la pureté dans le judaisme, mises par écrits par les auteurs de la Bible
Hébraique, ne semble pas liée a un emprunt de régles présentes dans les anciens codes de lois du
Proche et Moyen-Orient ancien (comme le Code d'Hammurabi ou les lois médio-assyriennes) qui
évoquent assez peu (voir pas du tout) ce sujet et se concentrent exclusivement sur ce que I'on nomme
aujourd'hui les sanctions civiles et pénales. Le systeme de lois développé par les premiers israélites
présente donc une originalité pour I'époque, en ayant pris soin de codifier a la fois des aspects civils et
pénaux de leur systéme juridique, mais également en ayant mis au point un code de lois qui leur a
permis de se différencier sur le plan identitaire et qui s'inscrit dans un projet monothéiste.

Toutes ces regles liées a la pureté sont principalement émises dans la Torah et plus particuliérement
dans le livre du Lévitique ou "Il appela" ou Vayigra, tout en ayant fait (et continuant de faire) l'objet
d'interprétations et de débats au sein du judaisme. Avec des attitudes allant d'une application stricte
(comme dans le judaisme orthodoxe) a plus de souplesse voir un abandon de certaines pratiques

(comme dans certaines branches du judaisme libéral). Toutes les citations bibliques qui vont suivre
sont tirées de la traduction de la Bible Segond 21

170


https://lirelabiblehebraique.fr/#exode-ou-noms-ou-shemot-%D7%A9%D7%9E%D7%95%D7%AA
https://lirelabiblehebraique.fr/
https://lirelabiblehebraique.fr/#le-pentateuque-ou-la-torah-%D7%AA%D7%95-%D7%A8-%D7%94
https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90

L'alimentation

La Bible Hébraique insiste longuement et en différents endroits sur I'importance pour le peuple juif
d'adopter une alimentation basée sur des autorisations/interdits. La liste des animaux impurs et purs se
trouve dans la Bible Hébraique plus spécifiquement dans le livre du Lévitique ou « Et il appela » ou
Vayigra au chapitre 11. On retrouve également cette liste dans le Deutéronome ou « Paroles » ou
Devarim au chapitre 14. Je décris plus en détail ces reégles dans la page dédiée a la Cacherout ou la

cuisine juive.

La mort

La Bible Hébraique précise que tout contact avec un cavadre est une source d'impureté. On retrouve
cette régle dans le livre des Nombres ou « Dans le désert » ou Bamidbar au chapitre 19 :

Lorsqu'un homme mourra dans une tente, toute personne qui entrera dans la tente ou s'y
trouvera sera impure pendant 7 jours. Tout récipient ouvert, sur lequel il n'y a pas de
couvercle attaché, sera impur. Toute personne qui touchera dans les champs un homme
tué par I'épée ou mort de maniere naturelle, des os humains ou un tombeau, sera impure
pendant 7 jours.

L'accouchement

Dans la Bible Hébraique, I'accouchement est une source d'impureté pour la femme. Les regles varient
en fonction que la femme donne naissance a une fille ou a un gargon. Ces régles sont énoncées ainsi :

Lorsqu'une femme deviendra enceinte et qu'elle mettre au monde un fils, elle sera
impure pendant 7 jours. Elle sera impure comme au moment de ses regles. [...] Elle
restera encore 33 jours a se purifier de son sang. Jusqu'a a ce que prenne fin la période
de sa purification, elle ne touchera aucun objet saint et n'ira pas au sanctuaire. Si elle
donne naissance a une fille, elle sera impure pendant deux semaines, comme au moment
de ses régles. Elle restera 66 jours a se purifier de son sang.

Lévitique 12

Dans la Bible Hébraique, il est dit ensuite que la femme devait se rendre au sanctuaire et y amener un
sacrifice pour mettre fin a sa période d'impureté. Ce sacrifice est aujourd'hui remplacé par un passage
au mikvé (en hébreu : mpn), ou bain rituel, dans le judaisme rabbinique (avec des différences
d'application entre orthodoxes et libéraux). Les Beta-Isra€l (qui pratiquaient un judaisme
non-rabbinique avant leur départ de 1'Ethiopie vers Isra€l) avaient des regles trés strictes et
possédaient ce que I'on appelait des "huttes de naissance" pour isoler de la communauté les femmes
ayant accouchées.

Les maladies de peau et les moisissures

La Bible Hébraique insiste beaucoup sur les maladies de peau qui étaient (ou sont encore) des causes
d'impuretés. Plusieurs exemples de maladies de peau sont donnés dans la Bible Hébraique, parfois

171


https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90
https://lirelabiblehebraique.fr/#levitique-ou-et-il-appela-ou-vayiqra-%D7%95%D7%99%D7%A7%D7%A8%D7%90
https://lirelabiblehebraique.fr/#deuteronome-ou-paroles-ou-devarim-%D7%93%D7%91%D7%A8%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/#deuteronome-ou-paroles-ou-devarim-%D7%93%D7%91%D7%A8%D7%99%D7%9D
https://lirelabiblehebraique.fr/la-cacherout-la-cuisine-juive/
https://lirelabiblehebraique.fr/la-cacherout-la-cuisine-juive/
https://lirelabiblehebraique.fr/#nombres-ou-dans-le-desert-ou-bamidbar-%D7%91%D7%9E%D7%93%D7%91%D7%A8

traduites comme la lépre méme si cela semble aujourd’hui incorrect dans la mesure ou le texte
biblique précise qu'il est possible de guérir de ces maladies sans traitement, ce qui n'est pas le cas de
la lépre (ou maladie d'Hansen). Voici une description du rituel face a une personne atteinte d'une
maladie de peau :

Lorsqu'un homme aura sur la peau une grosseur, un dartre ou une tache blanche qui
ressemblera a une plaie de Iépre sur sa peau, on I'ameénera au préte Aaron ou a I'un de ses
descendants qui seront prétres. [...] Le prétre qui aura fait I'examen déclarera cet homme
impur.

Lévitique 13

Les moisissures (sur les personnes ou les objets) sont aussi une source d'impureté. Voici encore un
exemple :

Lorsqu'il y aura sur un vétement une plaie de lépre - qu'il s'agisse d'un vétement en laine
ou de lin, d'une chaine ou d'une trame de lin ou de laine, d'une peau ou d'un objet en cuir
- et que la plaie sera verdatre ou rougeatre sur le vétement ou sur la peau, dans la chaine
ou de la trame, ou sur n'importe quel objet en cuir, c'est une plaire de Iépre et on la
montrera au prétre.

Lévitique 13
Les moisissures dans les maisons sont aussi sources d'impureté, en témoigne cet autre passage :

Lorsque vous serez entrés dans le pays de Canaan dont je vous donne la possession, si je
mets une plaie de lépre sur une maison du pays que vous posséderez, le propriétaire de
la maison ira le déclarer au prétre en disant "J'apercois comme une plaie dans la
maison". Avant d'entrer dans la maison pour examiner la plaie, le prétre ordonnera qu'on
la vide afin que tout ce qu'elle contient de devienne pas impur. Aprés cela il entrera pour
examiner la maison.

Lévitique 13

Pour étre de nouveau considéré comme pur, une personne atteinte d'une maladie de peau (Iépre,
moisissure, ou autre affection) devait s'isoler puis se présenter a nouveau au prétre. Exemple pour la
teigne :

Il [le prétre] I'enfermera [le malade] pendant 7 jours celui qui a la plaie de la teigne. Le
prétre examinera la plaie le septieme jour. Si la teigne ne s'est pas étendue, s'il n'y a pas
de poil jaunatre et si elle ne parait pas former un creux dans la peau, celui qui a la teigne
se rasera, mais il ne rasera pas la place ou est la teigne. Le prétre I'enfermera une
deuxiéme fois pendant 7 jours.

Lévitique 13

Dans la Bible Hébraique, la personne atteinte de maladie de peau (ou autre affection de ce type) devait
se présenter devant un prétre et on devait réaliser un sacrifice, puis le malade devait se baigner dans
l'eau :

172



[...] il [le malade] ses poils, sa téte, sa barbe, ses sourcils, il rasera tous ses poils. Il
lavera ses vétements et baignera son corps dans l'eau, et il sera pur.

Lévitique 14

Les maladies et infections sexuellement transmissibles, les
menstruations etc...

La Bible Hébraique mentionne ce que 1'on appelle aujourd'hui les MST/IST comme source d'impureté.
En voici un exemple dans ce tres long passage volontairement abrégé :

Tout homme qui a une blennorragie est par 1a méme impur. Il est impur a cause de sa
blennorragie. Que son corps laisse couler I'écoulement ou le retienne, il est impur.

Lévitique 15

S'en suit tout une treés longue liste de situations ou I'hnomme transmet son impureté. Exemple :
Tout lit sur lequel il couchera sera et tout objet sur lequel il s'assiéra sera impur.
Lévitique 15

Nous savons toutefois aujourd’hui que cette notion de transmission d'une maladie sexuellement
transmissible par simple contact physique ou encore par objet interposé n'est pas étayée par la science
moderne, d'ou lI'importance de savoir re-contextualiser ce que nous lisons. Notons que I'homme est
¢galement considéré comme impur apres une éjaculation, en témoigne cet autre extrait :

L'homme qui aura une éjaculation lavera son corps dans I'eau et sera impur jusqu'au soir.
[...] Si une femme a couché avec un tel homme, ils se laveront tous les deux et seront
impurs jusqu'au soir.

Lévitique 15

Les femmes sont considérées comme impures lorsqu'elles ont leurs regles. Cette reégle est édictée par
le passage suivant :

La femme qui aura un écoulement de sang restera 7 jours dans la souillure de ses régles.
[...] Lorsqu'elle sera purifiée de son écoulement, elle comptera encore 7 jours apres
lesquels elle sera pure.

Lévitique 15

Comme pour la blennorragie citée plus haut, s'en suit toute une série d'interactions susceptibles de
transmettre l'impureté. On parle dans le judaisme de niddah (en hébreu : 771) pour désigner une
femme qui est incommodée par ses régles. Dans cette situation, et plus particuliérement dans le cas
d'un couple marié, une séparation temporaire s'impose entre I'homme et la femme. Les rapports
sexuels sont par exemple proscrits, car un homme qui coucherait avec une femme ayant ses régles
serait également impur :

173



Si un homme couche avec elle, si la souillure des régles de cette femme vient sur lui, il
sera impur pendant 7 jours et tout lit sur lequel il couchera sera impur.

Lévitique 15

Il est également interdit pour I'homme de toucher sa femme. La période dite de niddah dure
généralement deux semaines (la tradition rabbinique imposant non seulement le respect des 7 jours
indiqués dans la Bible Hébraique, ainsi que 7 jours supplémentaires), et se conclut pour la femme par
un passage au mikvé. Ce rapport a la menstruation fait 1'objet de différentes interprétations dans le
judaisme moderne. Si les juifs orthodoxes continuent a appliquer ces préceptes de manicre stricte, le
judaisme libéral a presque abandonné ce principe, méme si il est toujours permis aux couples de
respecter librement ces régles. Il est également intéressant de voir comment les judaismes dits
"non-rabbiniques" ont pu appliquer ces régles. Les Karaites interdisent par exemple aux personnes en
¢tat d'impureté rituelle d'accéder a leur synagogue (ce qui n'est pas le cas du judaisme orthodoxe) et ne
reconnaissent pas le mikvé comme un bain rituel, dans la mesure ou pour les Karaites il faut se
baigner dans une source d'eau vive (comme une riviére ou une douche). Les Beta-Israél (avant leur
départ de 1'Ethiopie vers Israél) possédaient ce que 1'on appelait des "huttes de sang" ou les femmes
qui avaient leurs regles devaient s'isoler du reste de la communauté.

Le corps

En plus des regles relatives aux maladies de peau, aux infections et maladies sexuellement
transmissibles, a I'accouchement et aux régles; on trouve également des régles relatives a 'entretien du
corps. Plus particuliérement, deux choses sont interdites, a savoir la coupe de la barbe et des cheveux
d'une fagon spécifique et les tatouages :

Vous ne couperez pas en rond les coins de votre chevelure et tu ne raseras pas les coins
de ta barbe. Vous ne ferez pas d'incisions sur votre corps pour un mort et vous ne vous
ferez pas de tatouages.

Lévitique 19

Pour aller plus loin sur le sujet de la notion de pureté dans le judaisme, je vous invite a lire les
ouvrages suivants :

® « Le Judaisme dans la vie quotidienne » d’Ernest Gugenheim
® « Le Judaisme : Histoire, fondements et pratiques de la religion juive » de Quentin Ludwig
® « Le Judaisme : pratiques, fétes et symboles » de Héléne Hadas-Lebel

174



	 
	BIBLE HEBRAIQUE  
	— FEMMES, PERSONNAGES MYSTIQUES, AGRICULTURE ET CINÉMA 
	 
	 
	INTRODUCTION A LA BIBLE HEBRAIQUE 
	 
	 
	Datation, composition et contexte historique 
	Datation et langue d'écriture 
	Le canon hébraïque et les traductions 
	Le Tanakh et l'archéologie 
	Contexte géopolitique et histoire de la région 

	Synthèse générale 
	Quelques ouvrages à lire 
	Choix rédactionnels 
	Le Pentateuque ou la Torah (תוֹרָה) 
	Genèse ou "Au commencement" ou Bereshit (בראשית) 
	Exode ou "Noms" ou Shemot (שמות) 
	Lévitique ou "Et il appela" ou Vayiqra (ויקרא) 
	Nombres ou "Dans le désert" ou Bamidbar (במדבר) 
	Deutéronome ou "Paroles" ou Devarim (דברים) 

	Les Prophètes ou Neviim (נביאים) 
	Prophètes antérieurs ou Neviim rishonim (נביאים ראשונים) 
	Josué ou Yehoshoua (יְהוֹשֻעַ) 
	Juges ou Shoftim (שֹׁפְטִים) 
	Samuel ou Shemouel (שְׁמוּאֵל) 
	Rois ou Melakhim (מְלָכִים) 

	Prophètes postérieurs ou Neviim aharonim (נביאים אחרונים) 
	Isaïe ou Yeshayahou (יְשַׁעְיָהוּ) 
	Jérémie ou Yrmeyahou (יִרְמְיָהוּ) 
	Ezéchiel ou Yehezqel (יְחֶזְקֵאל) 

	Les 12 petits prophètes ou Trei Asar (תרי עשר) 
	Osée ou Hoshéa (הוֹשֵׁעַ) 
	Joël ou Yoël (יוֹאֵל) 
	 
	 
	Amos (עָמוֹס) 
	Abdias ou Ovadia (עֹבַדְיָה) 
	Jonas ou Yona (יוֹנָה) 
	Michée ou Mikha (מִיכָה) 
	Nahum ou Nahoum (נַחוּם) 
	Habacuc ou Havaqouq (חֲבַקּוּק) 
	 
	Sophonie ou Tsephania (צְפַנְיָה) 
	Aggée ou Haggaï (חַגַּי) 
	Zacharie ou Zekharia (זְכַרְיָה) 
	Malachie ou Malakhi (מַלְאָכִי) 


	Les Autres Écrits ou Ketouvim (כתובים) 
	Ecrits antérieurs ou Sifrei Emet (ספרי אמת) 
	Psaumes ou Tehilim (תְהִלִּים) 
	 
	Proverbes ou Mishlei (מִשְׁלֵי) 
	Job ou Iyov (אִיּוֹב) 

	Cinq rouleaux ou Hamesh Megilloth (חמש מגילות) 
	Cantique des Cantiques ou Shir Hashirim (שִׁיר הַשִּׁירִים) 
	Ruth ou Routh (רוּת) 
	Lamentations ou Eikha (אֵיכָה) 
	Ecclésiaste ou Qohelet (קֹהֶלֶת) 
	Esther (אֶסְתֵר) 

	Ecrits postérieurs 
	Daniel (דָּנִיֵּאל) 
	Esdras et Néhémie ou Ezra-Nehemia (עֶזְרָא) 
	Chroniques ou Divrei Hayamim (דִּבְרֵי הַיָּמִים) 


	Récapitulatif des grands personnages 
	Brève introduction au Talmud (תַּלְמוּד)‎ 
	Conclusions 

	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	LES FEMMES DE LA BIBLE HEBRAIQUE 
	 
	Eve (חַוָּה) 
	Sarah (שָׂרָה‎), Rebecca (רִבְקָה‎), Léa (לֵאָה‎) et Rachel (רָחֵל‎) 
	Agar (הגר‎) 
	Miriam (מִרְיָם) 
	Séphora — Tsippora (צִפּוֹרָה) 
	Déborah (דְּבוֹרָה) 
	Ruth (רוּת) 
	Bat-Seba (בַּת־שֶׁבַע) ou Bethsabée 
	Esther (אֶסְתֵּר‎) 


	 
	 
	FIGURES MYSTIQUES DE LA BIBLE HEBRAIQUE 
	Melchizedek (מלכי־צדק‎) 
	Nephilim (נְפִילִים) 
	Enoch (חֲנוֹךְ‎) 
	Femme de Caïn (קין) 
	 
	 
	Keturah (קְטוּרָה) 
	Sorcière d’Endor ou Ba‘alat-‘ov be-‘Ein Dor (בַּעֲלַת־אֹוב בְּעֵין דּוֹר) 
	Les fils de Moïse (מֹשֶׁה) : Gershom (גֵּרְשֹׁם‎) et Eliezer (אֱלִיעֶזֶר) 
	Séphora — Tsippora (צִפּוֹרָה) 
	Béhémoth (בהמות) et Leviathan (לִוְיָתָן) 
	 
	 
	 

	 
	 
	 
	LA BIBLE HEBRAIQUE ET L’AGRICULTURE 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	LA BIBLE HEBRAIQUE ET LE CINÉMA 
	 
	 
	LE NOACHISME ET LES LOIS NOACHIDES 
	Définitions 
	Le judaïsme : une religion qui n'est pas prosélyte 
	Quelques textes à lire 
	Israël et l'Humanité d'Elie Benamozegh 
	Le Sanctuaire Inconnu d'Aimé Pallière 
	Le noachisme aujourd'hui d'Oury Cherki 
	Les lois noahides : Une mini-Torah pré-sinaïtique pour l'humanité et pour Israël par Liliane Vana 

	Les Sept lois de Noé et leur origine 
	Les pratiquants et les pratiques 
	Des communautés naissantes 
	Conclusions 

	 
	LECTURE COMPARATIVE ENTRE JUDAÏSME ET CHRISTIANISME 
	Différences entre lectures chrétiennes et juives 
	L'alliance avec Abraham, la circoncision et le monothéisme 
	L'unité et l'unicité de Dieu 
	La question du Messie 
	La morale de la Bible Hébraïque : visions juives et chrétiennes 
	Pratiques religieuses : collectivité et individualité 
	Conclusions 

	INTRODUCTION A L'EXEGESE DE LA BIBLE HEBRAIQUE 
	Qu'est-ce que l'exégèse ? 
	Les premiers chapitres de la Genèse ou « Au commencement » ou Bereshit 
	Analyse du texte 
	Structure du récit, résumé et questionnements 
	Appréhender le récit de la Création en six jours 
	Genre littéraire et auteur 
	Enuma Elish : l'autre récit de la Création 
	La Création en six jours pour amener le jour du Shabbat ? 
	Trois récits de la Création de l'humanité 
	Le message de la Genèse 

	Conclusions 

	 
	 
	LE SHABBAT (שַׁבָּת) 
	Les racines bibliques 
	Les travaux interdits 
	Le déroulé de Shabbat : à la maison et à la synagogue 
	Le cycle de lecture de la Torah 

	LES FÊTES JUIVES 
	Le calendrier juif 
	Les fêtes toraïques 
	Shabbat (שַׁבָּת) 
	Rosh Hodesh (ראש חודש) 
	 
	Pessah (פֶּסַח) 
	Chavouoth (שָׁבוּעוֹת) 
	Soukkot (סֻכּוֹת)‎ 
	Roch Hachana (‎הַשָּׁנָה ‎רֹאשׁ) 
	Yom Kippour (יוֹם כִּפּוּר) 

	Les fêtes rabbiniques 
	Pourim (פּוּרִים)‎ 
	Hanouka (חֲנֻכָּה)‎ 
	Ticha Be Av (תִּשְׁעָה בְּאָב)‎ 
	Simhat Torah (תּוֹרָה‎ שִׂמְחַת) 


	 
	 
	 
	LA CACHEROUT (כַּשְׁרוּת)‎ : LA CUISINE JUIVE 
	Principes généraux 
	La Bible Hébraïque et les interdits/autorisations 
	Viandes 
	Poissons 
	Fruits et légumes 
	Fromages 
	Mélange lait/viande 
	Alcool 
	Autres interdits 
	La Cacherout au quotidien 
	Résumé des mots clés de la Cacherout 

	 
	 
	 
	 
	 
	 
	LES LOIS DE PURETÉ DANS LE JUDAÏSME 
	L'alimentation 
	La mort 
	L'accouchement 
	Les maladies de peau et les moisissures 
	Les maladies et infections sexuellement transmissibles, les menstruations etc... 
	Le corps 


